

प्रभाती शुपा स्युंगलू ने  
 दी। उसी ओपरार्स का  
 कोटी १२२ लक्ष तुल है ॥  
 २३.४.०९  
 कॉलेज

कश्मीरी

ललूद्यद्

( नागरी लिप्यन्तरण-सहित हिन्दी अनुवाद )

अनुवादक एवं लिप्यन्तरणकार

डॉ० शिवनकृष्ण रैणा

संस्कृत अनुवाद

आचार्य श्री रामजी शास्त्री

प्रकाशक

भुवन वाणी ट्रस्ट

वर्तमान पता --- मौसम वाणी (सीतापुर रोड), लख ऊ-२२६०२०

N. Ram - Laxmi w Trust



‘प्रत्येक क्षेत्र, प्रत्येक संत की बानी ।  
सम्पूर्ण विश्व में घर-घर है पहुँचानी ॥’

प्रथम व्यासकालण— जुलाई, १९७७ ई०

पृष्ठसंख्या— $15 \times 22 \div 5 = 120$

मूल्य— १५.०० रुपया

भूमिका

भाषणी श्रेष्ठ

‘प्रभाकर निलयम्’, ४०५/१२८, चौपटियाँ रोड, लखनऊ-२२६००३

## भूमिका

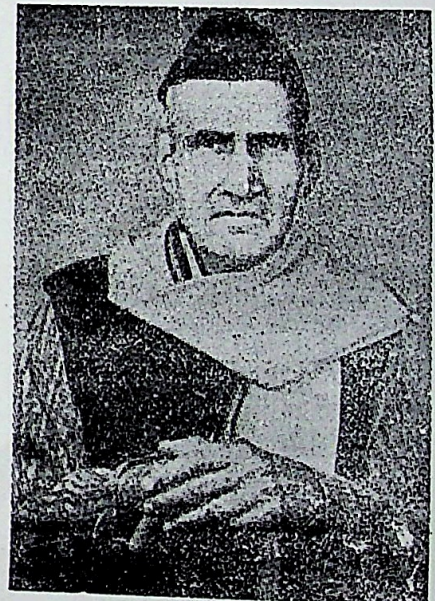
एक दिन लखनऊ से भेजा गया एक पत्र मुझे मिला, जिसका सारांश यह था ‘मैं कोटद्वार होते हुए दिल्ली जाना चाहता हूँ, ताकि आपसे मिल सकूँ।’ प्रेषक थे श्रीयुत नन्दकुमार अवस्थी, जिनके शुभ नाम तथा महत्वपूर्ण काम से मैं तब तक बिल्कुल अपरिचित ही था और मैंने यह लिखकर उन्हें रोकने का प्रयत्न किया कि लखनऊ से तो दिल्ली का सीधा रास्ता है, व्यर्थ ही अपव्यय क्यों करते हैं; पर वे नहीं माने और अपने एक सहयोगी के साथ कोटद्वार पधारे।

श्री नन्दकुमार अवस्थी जी से मिलकर मुझे हार्दिक प्रसन्नता हुई, पर साथ-साथ लज्जा का भी अनुभव हुआ कि उनकी अद्भुत सेवाओं से मैं अब तक क्यों अपरिचित रहा ?

जब श्री अवस्थी जी ने ढाई सौ रुपये के मूल्य के १४ ग्रन्थ मुझे भेंट किये तो मेरे आश्चर्य का ठिकाना न रहा। मैंने उनसे निवेदन भी किया कि उनके ग्रन्थ मैं किसी पुस्तकालय से खरिदवा दूँगा, पर वे नहीं माने और केवल इतना ही कहा—“यदि आप अपने पास आने वालों को यह ग्रन्थ दिखला दिया करें, तो मेरे लिए यहाँ पर्याप्त होगा।”

तब से मैं उनके उस आदेश का पालन करता रहा हूँ और नहीं यह हुआ कि मेरे यहाँ पधारने वाले अनेक व्यक्ति भी मेरी तरह श्री अवस्थी जी के प्रशंसक बन गये हैं।

हमारा देश बड़ा विस्तृत है और उसमें अनेक भाषाओं के बोलने वाले व्यक्ति रहते हैं। उनमें पारस्परिक विचार-परिवर्तन के लिए किसी सम्पर्क भाषा की ज़रूरत थी और हिन्दी को वह गौरवपूर्ण स्थान मिल भी रहा है, पर उससे भी अधिक उपयोगी कार्य है समान लिपि का होना। जस्टिस शारदाचरण मित्र ने बहुत वर्षों पहले इसके महत्व को समझ



श्री अवस्थी के सम्पादकत्व में 'वाणीसरोवर' त्रिमासिक पत्र प्रकाशित यक्ति हैं जो इतनी लम्बी वर्धितक एक पुनीत कार्य में निस्पृह लगे होता है। इसमें उपर्युक्त ग्रन्थों में से अनेक के ८-८ पृष्ठ धारावाहिक छहते हैं। हर्ष की बात है कि जनता तथा सरकार भी धीरे-धीरे उनके दिये जाते हैं। हिन्दी के अनुपम ग्रन्थ 'रामचरितमानस' के मूलपाठ एक कार्य के महत्व को समझने लगी है। सन् १९७५ ई० में नागपुर विश्व अनुवाद सहित ओडिया, बंगला और संस्कृत संस्करण भी प्रकाशित हो। हिन्दी सम्मेलन में उनको सम्मानित किया गया और भारत सरकार ने रहे हैं। सम्प्रति श्री अवस्थी कौरानिक कोश (पठनक्रम), कौरानिक १९७६ ई० में उन्हें पद्मश्री की उपाधि से अलंकृत किया था। पर यह कोश (वण्णनुक्रम), और एक बहुत नागरी उर्दू हिन्दी कोश की तैयारी में रहे हैं। इन कोशों में अरबी-फारसी के संदेहपरक (मुश्तबहुस्सौत) अक्षरों को नागरी लिपि में प्रस्तुत किया जा रहा है। जैसे सीन, से, साव और जीम, जाल, जे, ज्ञाद, जो; इनको पृथक् व्यक्त न करने से शब्दों के अर्थ का अर्नथ अथवा विपरीत अर्थ निश्चित है।

कुर्यान शरीफ, गुरुग्रन्थ साहिब, रामायण, महाभारत, भागवत आदि ग्रन्थों का ही सानुवाद लिप्यन्तरण क्यों? इसके समाधान में श्री अवस्थी का कथन है कि मानव को श्रेष्ठमानव बनाने, सदाचार प्रदान करने, मानव मात्र में पार्थक्य (बिलगाव) की भावना को दूर कर विश्वबन्धुत्व की सद्भावना को जगाने में ये ग्रन्थ ही सर्वथ हैं। इस प्रकार के पूज्य ग्रन्थों को जनता अपने द्रव्य से खरीदकर, श्रद्धा से और अनेक बार पढ़ती और उनसे प्रेरणा लेते नहीं थकती है। फिर, कथानक सुपरिचित होने और अपनी सुपरिचित लिपि में प्राप्त होने पर संस्कृत के तत्सम-तद्भव तथा यत्न-तत्त्व तैरकर पहुँचनेवाले क्षेत्रीय शब्दों की सहायता से दूसरी भाषाएँ भी सरलता से बोधगम्य होती हैं। विना कटुता और स्पर्धा के राष्ट्रभाषा तथा क्षेत्रीय भाषाओं की समान उन्नति और विस्तार, एवं लिपि और भाषा के माध्यम से राष्ट्रीय-एकीकरण, इन जाने-सन्माने शाश्वत ग्रन्थों के बल पर ही सम्भव है।

यह बतलाने की आवश्यकता नहीं कि इस महान यज्ञ के मार्ग में उत्थें अनेक बाधाओं का सामना करना पड़ा, जिनमें आर्थिक कठिनाइयाँ मुख्य थीं। इसमें केवल उन्हें ही नहीं, उनके घर वालों को भी बहुत परेशानी उठानी पड़ी। फिर भी कुछ सहायक मिलते रहे और उनके सहयोग से मिशनरी कार्य अब भी चल रहा है।

श्री अवस्थी जी में कृतज्ञता की भावना भरपूर मात्रा में पाई जाती है और वे अपने प्रति उपकार करनेवालों को भूलते नहीं। उन्होंने स्वयं बन्धुवर श्रीनारायण जी चतुर्वेदी, प्रमुख उद्योगपति शेरवानी साहब तथा श्री जयदयाल जी डालमिया की सहायता का उल्लेख बातचीत के सिल-सिले में कई बार किया।

जो कार्य अकेले श्री अवस्थी जी ने कर दिखाया है उसे कोई साधन-सम्पन्न संस्था भी मुश्किल से कर सकती थी। आज के युग में देश में कितने

पवधि तक एक पुनीत कार्य में निस्पृह लगे हैं! हर्ष की बात है कि जनता तथा सरकार भी धीरे-धीरे उनके हिन्दी सम्मेलन में उनको सम्मानित किया गया और भारत सरकार ने रहे हैं। हिन्दी सम्मेलन में उन्हें पद्मश्री की उपाधि से अलंकृत किया था। पर यह पद्मिक्रम कार्य बहुत मन्द गति से हो रहा है। कम से कम हिन्दी भाषा-भाषी प्रदेशों का यह कर्तव्य था कि वे अवस्थी जी को प्रचुर आर्थिक सहायता देते और केन्द्रीय सरकार का भी यही कर्तव्य है। साहित्य जगत में भी वे सर्वोच्च सम्मान के अधिकारी हैं।

भविष्य में जो कार्य श्री अवस्थी जी करना चाहते हैं उनकी चर्चा तो यह हुई। अब इन कार्यों को सम्पन्न करने के लिए प्रचुर साधन भी चाहिये। यह कोई विवाद-ग्रस्त ग्रन्थ तो हैं नहीं, और सभी जातियों तथा धर्मों के मनुष्य और सभी राजनीतिक दल इसमें सहायक हो सकते हैं। यह जानकर हमें आश्चर्य हुआ कि कुर्यान के सानुवाद नागरी लिप्यन्तरण की प्रतियाँ हिन्दी-भाषा-भाषियों की अपेक्षा अहिन्दी-भाषा-भाषियों में कहीं अधिक बिकीं।

श्री अवस्थी जी की संस्था 'भुवन वाणी ट्रस्ट' के सम्पूर्ण कार्य की अधिकारपूर्ण समीक्षा तो अनेक भाषाओं के विद्वान् ही कर सकते हैं और यह काम हमारे बूते का नहीं।

सुप्रसिद्ध अमरीकी लेखक एमर्सन का कथन है—“संस्थाएँ तो मनुष्य की विस्तृत छाया मात्र होती हैं” (An institution is the lengthened shadow of a man.); और इस प्रकार भुवन वाणी ट्रस्ट भी श्रीनन्दकुमार अवस्थी के प्रभावशाली व्यक्तित्व की छाया मात्र है।

अभी लगभग एक मास पूर्व अवस्थी जी का पत्र आया जिसमें ट्रस्ट द्वारा नव प्रकाशित कश्मीरी भाषा की 'लल् द्यद' पर भूमिका लिखने का अनुरोध था। किसी पुस्तक की भूमिका लिखते समय प्रतिपाद्य विषय वह पुस्तक ही होती है। मुझे कश्मीरी भाषा का ज्ञान नहीं है, इसलिए मैंने युवराज डॉ० कर्णसिंह जी अयवा अन्य दो-एक कश्मीरी भाषा के विद्वानों से भूमिका लिखने के लिए पत्र लिखना चाहा। किन्तु श्री अवस्थी ने पुनः अनुरोध किया कि भुवन वाणी ट्रस्ट के मिशन में भूमिका का प्रतिपाद्य विषय पुस्तक-विशेष नहीं है। प्रतिपाद्य विषय तो भाषाई सेतुकरण का उद्देश्य और उसकी पूर्ति के लिए किया जा रहा कार्य है।

लिया था, पर वे उसे कार्यरूप में अधिक आगे बढ़ा नहीं सके। भाषाई सेतुबन्धन का यह पवित्र कार्य श्री नन्दकुमार अवस्थी जी ने सफलतापूर्वक किया है और उन्हें 'सांस्कृतिक इंजीनियर' की उपाधि दी जा सकती है।

मध्यम श्रेणी का यह परिवार आजादी की लड़ाई के फल-स्वरूप वस्त रहा। सन् ४२ में उत्तरप्रदेश और बिहार के क्रान्तिकारियों का इनके यहाँ नित्य का जमघट रहा। श्री अवस्थी के छोटे भाई श्री कृष्णकुमार अवस्थी (इस समय आयुर्वेदाचार्य बी. आई. एम. एस.) अपनी १६ वर्ष की अवस्था में ही डी. आई. आर. में जेल भेज दिये गये। ये स्व० श्री योगेशचन्द्र चटर्जी के विश्वस्थ अनुयायी थे। अन्त में आम्स एकट में इनको सजा हुई।

आजादी प्राप्त होने के बाद श्री अवस्थी ने लेखन-प्रकाशन का सफलता से काम चलाया। किन्तु सन् १९४७ से ही जन्मजात स्वभाव-वश भाषाई-सेतुबन्धन के राष्ट्रीय कार्य में लग गये और निजी प्रकाशन का काम धीरे-धीरे छोपट हो गया। बंगला कृत्तिवास रामायण और कुर्अन शरीफ के सानुवाद नागरी लिप्यन्तरण को पहले हाथ में लिया। अरबी कुर्अन की विशिष्ट धनियों और शास्त्रीय पद्धति की नजाकतों के जटिल काम को नागरी लिपि में उतारने, उन अक्षरों और चिह्नों को गढ़ने और फिर ग्रन्थ को छापने में २० वर्ष लगे। यह लगभग एक पीढ़ी का समय है, जिसमें व्यक्ति कार्यक्षेत्र से प्रायः अवकाश प्राप्त कर लेता है। इस बीस वर्ष के कार्यकाल में आय का स्रोत बन्द हो जाने से श्री अवस्थी सपरिवार दयनीय आर्थिक संकट से गुज़रते रहे। किन्तु उनकी अनन्य निष्ठा और लगन ने कार्य को सर्वांग सफलता प्रदान की। कुर्अन के अरबी पाठ को किसी अन्य लिपि में लिप्यन्तरित करना इस्लामी धर्मशास्त्र को मान्य नहीं, और उनके पास इसके पक्ष में उचित आधार हैं। किन्तु श्री अवस्थी ने जिस ईमानदारी, अनन्यता और परिपूर्णता से इस कार्य को प्रस्तुत किया, उसके परिणाम-स्वरूप इस्लामी धर्मचार्यों और हिन्दी-अहिन्दी-भाषी समग्र जनता ने इस महत्वपूर्ण कार्य को आशातीत सम्मान प्रदान किया।

इस अपूर्व स्वागत से प्रोत्साहित होकर अब अवकाश लेने के बजाय, उन्होंने १९६९ ई० में 'भुवन वाणी ट्रस्ट' (पञ्जीकृत) की स्थापना करके विश्व की, और प्रमुखतः भारतीय भाषाओं के सत्साहित्य को नागरी लिपि में सानुवाद प्रस्तुत करने का बीड़ा उठाया। और आज इस अल्प अवधि में विविध भाषाविदों के सहयोग से इतना विशाल सत्साहित्य जनता के सामने प्रस्तुत कर दिया है जो सरकारी-गैरसरकारी संस्थाओं में भी अन्यत उपलब्ध नहीं है। श्री अवस्थी निजी सारे साधनों को ट्रस्ट हेतु अपेण करके, इस ७० वर्ष

की आय में भी अहनिश भाषाई-सेतुबन्धन के पुनीत कार्य में अवैतनिक लगे हुए हैं। उनके सामान्य जीवन-निर्वाह का भार भी ट्रस्ट पर नहीं है। उल्लेखनीय है कि श्री अवस्थी के एकमात्र पुत्र चिरञ्जीव विनयकुमार अवस्थी उनके, एवं ट्रस्ट के कार्यों में पूरा सहयोग दे रहे हैं। अरबी, बंगला, असमिया, उर्दू, मलयालम और तमिल के नागरी लिप्यन्तरण में उन्होंने पर्याप्त कुशलता प्राप्त की है। ट्रस्ट की एक विद्वत्परिषद् है, और उसको अनेक भाषाविदों का अनन्य सहयोग प्राप्त है।

अभी तक जो ग्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं, और जो यन्त्रस्थ हैं, उनका संक्षिप्त विवरण इस प्रकार है:—

ट्रस्ट की स्थापना से पूर्व (अरबी) कुर्अन शरीफ—श्री अवस्थी की निजी आय का साधन, और (बंगला) कृत्तिवास रामायण (ट्रस्ट को समर्पित); तथा ट्रस्ट के कार्यकाल में (मलयालम) महाभारत, (कन्नड) रामचन्द्र चरित पुराण जैन सम्प्रदाय, (कश्मीरी) रामावतार चरित, (कश्मीरी) लल दयद, (नेपाली) भानुभक्त रामायण, (राजस्थानी) रुक्मणी मंगल, (मराठी) श्रीरामविजय, (तमिल) तिरुक्कुरल, (अरबी) हडीस जादे सफर, (उर्दू) शरीफजाद, (तेलुगु) मोत्त्व रामायण, (फारसी) सिर० अकबर—दाराशिकोह कृत उपनिषद्-भाष्य प्रथम खण्ड, (गुरमुखी) श्री जपुजी सुखमनी साहब।

उपर्युक्त सम्पूर्ण हो चुके ग्रन्थों के अतिरिक्त, निम्न ग्रन्थों का मुद्रण-प्रकाशन चल रहा है:—

(तमिल) कम्ब रामायण, (बंगला) कृत्तिवास रामायण उत्तरकाण्ड, (मलयालम) अध्यात्म रामायण, (गुजराती) गिरधर रामायण, (मराठी) श्री हरिविजय, (असमिया) माधव कंदली रामायण, (तेलुगु) रंगनाथ रामायण, (तेलुगु) पोतन्न कृत महाभागवतम्, (ओडिया) बैदेहीश विलास, (सिन्धी) स्वामी, शाह, सचल की निवेणी, (उर्दू) गुजशतः लखनऊ, (फारसी) सिर० अकबर २, ३ खण्ड, और (गुरमुखी) श्री गुरुग्रन्थ साहिब का वृहद धर्मग्रन्थ। ध्यान रखने की बात है कि इन सभी ग्रन्थों में यथावश्यकता अनुवाद के अतिरिक्त, नागरी लिपि में मूलपाठ भी दिया जाया है; और प्रायः ये सभी ग्रन्थ विशाल हैं। विविध भाषाओं के विशिष्ट स्वर-व्यञ्जन, जो नागरी लिपि में अनुपलब्ध हैं, उनको सुपरिचित ढंग पर गढ़ कर परिवर्द्धित नागरी लिपि में सम्मिलित किया गया है। यह साधन देश में अन्यत किसी प्रेस में उपलब्ध नहीं है; और इसका सारा श्रेय श्री अवस्थी जी को है।

अवस्थी जी की बात में बल था । मैंने भूमिका लिखना स्वीकार कर लिया । उसी के फलस्वरूप भूवन वाणी ट्रस्ट और उसके प्रतिष्ठाता श्री नन्दकुमार अवस्थी के सम्बन्ध में उपर्युक्त विवरण, जानकारी के अनुरूप मैंने प्रस्तुत किया है । वैसे, पवित्र उद्देश्य, संकल्प, धर्म और उपलब्धि की दृष्टि से उनकी जितनी सराहना की जाय, कम है । जहाँ तक 'लल् द्यद' की पुस्तक का सम्बन्ध है, प्रकाशकीय परिशिष्ट और अनुवादक महोदय के वक्तव्यों में पर्याप्त सामग्री मौजूद है । पुस्तक में दार्शनिक कवयित्री लल के १७९ वाक्यों का नागरी लिप्यन्तरण, हिन्दी गद्यानुवाद, और संस्कृत पद्यानुवाद दिया गया है । कश्मीरी भाषा की मौजूदा लिपि फारसी है । किन्तु स्वरों के उच्चारण और प्रयत्नों में कश्मीरी भाषा के कुछ अपने रूप हैं । एक वर्णमाला चार्ट है जिसमें कश्मीरी लिपि के अक्षरों तथा उसकी विशिष्ट आ'राब (मात्राओं) को नागरी लिपि में प्रस्तुत करते हुए, उनके विशिष्ट उच्चारण पर भी प्रकाश डाला गया है । अनुवाद के साथ मिलान करने पर स्पष्ट पता चलता है कि अधिकांश शब्दों का मूल उद्गम संस्कृत भाषा ही है । अलबत्ता कालान्तर में फारसी-अरबी शब्दों का सन्निवेश होता रहा है । भूमिका का प्रतिपाद्य विषय भूवन वाणी ट्रस्ट और श्री अवस्थी का कार्यकलाप है । प्रस्तुत पुस्तक 'लल् द्यद' उस कार्य-समूह की एक हकाई मात्र है ।

अन्त में श्री अवस्थी और भूवन वाणी ट्रस्ट द्वारा किये जा रहे पुनीत वाणीयज्ञ की उत्तरोत्तर सर्वाङ्ग सफलता की कामना करता हूँ ।

उन्होंने घर बैठे मुझे अपने दर्शन दिये तदर्थ मैं उनका बहुत-बहुत कृतज्ञ हूँ ।

बनारसी दास

[डॉ० बनारसीदास चतुर्वेदी (पद्मभूषण)]

कोटद्वार, गढ़वाल

दिनांक २३ मार्च, १९७७

लल् द्यद

गगन चुय भूतल चुय  
चुय द्यन पवन तु राथ,  
अरुग चंदन पोश पोन्य चुय  
चुय छुख सकलय तु लांग्यजि क्याह

(तू ही गगन है, तू ही भूतल है । तू ही दिन, पवन और रात है । अर्ध्य, चंदन, पुष्प पानी भी तू ही है । तू ही सब कुछ है तो फिर (हे देव !) तुझे क्या चढ़ाऊँ ? —लल् द्यद ।

कश्मीर की दार्शनिक  
आदि - कवयित्री लल् द्यद  
(सुश्री लल्लेश्वरी) के वाखों (वाक्यों)  
का यह सानुवाद नागरी लिप्यन्तरण  
उसी देवी की पुण्य स्मृति में  
भगवदर्पण ।

भूवन वाणी ट्रस्ट

मुख्यन्यासी सभापति

भूवन वाणी ट्रस्ट, लखनऊ-३

## विषय-सूची

| विषय                                       | पृष्ठसंख्या |
|--------------------------------------------|-------------|
| भूमिका—डॉ० बनारसी दास चतुर्वेदी (पद्मभूषण) | क-च         |
| समर्पण                                     | १           |
| विषय-सूची                                  | २           |
| प्रकाशकीय परिशिष्ट                         | ३           |
| अनुवादक एवं लिप्यन्तरणकार का प्राककथन      | ९           |
| लल् द्यद : जीवन और कृतित्व                 | ११          |
| कश्मीरी देवनागरी वर्णमाला चार्ट            | २३          |
| लल् द्यद — वाख (वाक्य-) संग्रह             | २५          |

## प्रकाशकीय परिशिष्ट

### विषय-प्रवेश—

स्वतंत्रता-प्राप्ति के बाद, राष्ट्र के विधान की रचना हुई। उसमें मनीषियों ने राष्ट्र की व्यवस्था में, भाषा और लिपि के संबंध में भी निर्णय लिया। भारत जैसे विशाल देश के विभिन्न अञ्चलों में विभिन्न भाषाओं और लिपियों का प्रचलन है। वे सभी भाषाएँ बहुमूल्य साहित्य से संपन्न हैं, और उस समग्र साहित्य में एक-भारतीय और एक-मानवीय झलक है। भाषा समझने की कोई बड़ी कठिनाई नहीं है। प्रायः सबमें संस्कृत का प्रचुर शब्द-भण्डार, तत्सम अथवा तद्भव रूप में विद्यमान है। अँग्रेजी तथा अरबी और फ़ारसी के शब्द भी पर्याप्त संख्या में समान रूप से सभी भाषाओं में पैठ चुके हैं। गुरुमुखी, सिन्धी आदि प्राचीन साहित्य को आज के वहाँ के निवासियों की अपेक्षा, हिन्दीभाषी अधिक सरलता से समझ सकते हैं। सभी भाषाओं के क्षेत्रीय शब्द यातायात, एक-राष्ट्रीयता और एक-संस्कृति होने के फलस्वरूप आपस में घुल-मिल गये हैं। यह भी तथ्य ही है कि देश के किसी भी अञ्चल में जाने पर टूटी-फूटी हिन्दी और क्षेत्रीय भाषा की मिली-जुली बोली से काम, आज ही नहीं, पुरातन से चलता आ रहा है। अलबत्ता लिपि की कठिनाई ज़रूर है। यह किसी व्यक्ति के वश की बात नहीं कि वह भारत में व्यवहृत २०-२२ लिपियों को सीख ले और तब उन सभी लिपियों से सम्बन्धित भाषाओं के वाड्मय और सत्साहित्य से लाभान्वित हो सके, अथवा भाषा के सेतु द्वारा परस्पर घुल-मिल सके।

इसलिए विचारक-वृन्द सदैव इस पर एकमत रहा है कि इन सब भाषाओं को एक सूत्र में बांधने के लिए एक जोड़लिपि को अपनाया जाय और उसके लिए देवनागरी लिपि ही अपेक्षाकृत अधिक उपयुक्त है। सारांश यह कि सारी लिपियों के सदैव फूलते-फलते रहने के अलावा, देवनागरी लिपि को भी, जोड़लिपि के तौर पर, अपनाया जाय; सभी भाषाओं के सत्साहित्य को नागरी लिपि में लिप्यन्तरित किया जाय। राष्ट्रीय एकीकरण को अक्षुण्ण रखने के लिए राष्ट्र की सभी भाषाओं का पवित्र साहित्य समस्त देश की सम्पत्ति बन जाय। यह जोड़लिपि का काम किसी समय ब्राह्मी लिपि द्वारा उपलब्ध था; आज आवश्यकता है कि नागरीलिपि को उस पुनीत उद्देश्य के लिए अपनाया जाय।

अस्तु। यह विचार मेरे मस्तिष्क में घूम रहे थे। राष्ट्रीय विधान

में भी उसी दिशा में निर्णय लिया गया। सन् १९४७ ई० से मैंने अन्य भाषाओं के देवनागरी लिप्यन्तरण का कार्य आरंभ किया। संयोग की बात कि विश्वविद्यात इस्लामी धर्मग्रन्थ 'कुअनि' का सानुवाद लिप्यन्तरण प्रस्तुत करने की प्रथम अभिलाषा हुई। काम आरम्भ करने के बाद वह अनुमान से कहीं अधिक जटिल साबित हुआ। वैसे तो भारतीय भाषाओं के ही कई व्यञ्जनों और स्वरों के प्रतिनिधि रूपों का नागरी में अभाव है; किन्तु अरबी लिपि की तो अनेक ध्वनियों के समावेश से नागरी लिपि को परिवर्द्धित करने की आवश्यकता सामने आई। धर्मग्रन्थ होने के नाते अनेक शास्त्रों वालों का भी ध्यान रखना ज़रूरी था। किसी न किसी प्रकार भगवान् की कृपा से वह भगीरथ कार्य सन् १९६९ ई० के आरम्भ में प्रकाशित होकर जनता के सामने आया। परिश्रम ठिकाने से लगा। देश की हर जमात ने उस श्रम की सराहना की, सब ने क़द्र की। इसी बीच गोस्वामी तुलसीदास के रामचरितमानस से एक शती प्राचीन बंगला की लोकप्रिय 'कृत्तिवासी रामायण' के पाँच काण्डों का देवनागरी लिप्यन्तरण और (अधी) हिन्दी में पद्यानुवाद भी मैंने प्रस्तुत किया।

इस २०-२२ वर्ष के सतत और क्लेशकर श्रम के उपरान्त, कुछ विश्राम मिला, यश मिला, सराहना मिली। विद्वान् और आम जनता, सर्वत इस श्रम के प्रति उपलब्ध समादर से उत्साह में वृद्धि हुई। फल-स्वरूप भाषाई सेतुकरण, एक भाषा का दूसरी भाषा में प्रतिविम्बीकरण, और राष्ट्रसमन्वय के उपर्युक्त पुनीत उद्देश्य के प्रति संकल्प प्रबलतर हो उठा। कुछ महीनों बाद ही, उसी १९६९ ई० में 'भवन वाणी ट्रस्ट' नामक पञ्जीकृत संस्था की स्थापना की। नागरी लिपि में परिवर्द्धन और देश में प्रचलित प्रायः सभी भाषाओं के ग्रन्थों का हिन्दी अनुवाद सहित नागरी लिप्यन्तरण का कार्य आरम्भ हुआ। ट्रस्ट का यह प्रयास देश में अद्वितीय है। देशी-विदेशी भाषाओं के अनेक ग्रन्थों का सानुवाद नागरी लिप्यन्तरण प्रकाशित हुआ। उसी योजना में कश्मीरी भाषा की यह दूसरी पुस्तक 'लल् द्यद' आज पाठकों के सामने प्रस्तुत है।

#### लल् द्यद—

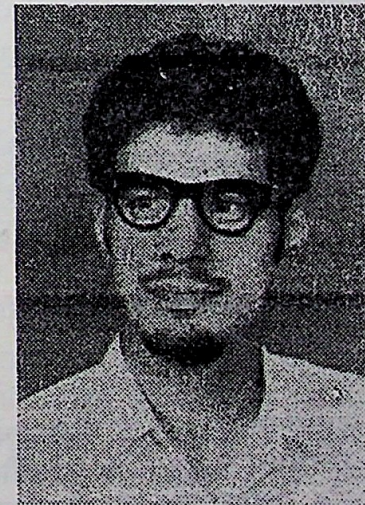
विभिन्न भाषाओं के सद्ग्रन्थों के हिन्दी अनुवाद सहित नागरी लिप्यन्तरण प्रकाशित करने की योजना में, गत १९७५ ई० में कश्मीरी भाषा का श्री प्रकाशराम कुर्यग्रामी कृत 'रामावतार चरित' प्रकाशित हुआ था। पुस्तक के मुद्रणकाल में ही, उसके अनुवादक और लिप्यन्तरणकार डॉ शिवनकृष्ण रेणा ने कश्मीर की आदि कवयित्री, परमहंस देवी

लल्लेश्वरी के वाखों (वाक्यों), और उनके प्रति कश्मीर के हिन्दू-मुसलमान सब का सम्मान, इस पर जब-तब पत्रों में चर्चा की थी।

सुतरां किसी भाषा की एक पुस्तक का प्रकाशन समाप्त होते ही उस भाषा की दूसरी पुस्तक का सानुवाद लिप्यन्तरण का शुभारंभ कर देने के हमारे कार्यक्रम के अनुसार 'लल् द्यद' को हाथ में लेने की उत्कण्ठा हुई। डॉ रेणा ने भी बड़ी तत्परता से लल् के १७९ वाखों का संग्रह संकलित कर उनका सानुवाद लिप्यन्तरण ट्रस्ट को भेज दिया। 'द्यद' कश्मीरी भाषा में दादी का ही रूपान्तर है। दादी आदरणीय वृद्धा के लिए भी प्रयुक्त होता है। 'लल् द्यद' पुस्तक का क्लेवर जितना सामान्य है, उसके एक-एक 'वाख' का भाव उतना ही गहन और आत्मा को उद्बुद्ध करनेवाला है। उसका परिचय, 'लल् द्यद—जीवन और कृतित्व' में विद्वान् अनुवादक ने विस्तार से प्रस्तुत किया है।

#### अनुवादक एवं लिप्यन्तरणकार—

कश्मीरी भाषा की लोकप्रिय रामायण 'रामावतारचरित' एवं प्रस्तुत पुस्तक 'लल् द्यद' के सानुवाद नागरी-लिप्यन्तरणकार का पुष्कल परिचय इन पंक्तियों का अभीष्ट है। डॉ शिवनकृष्ण रेणा का जन्म श्रीनगर कश्मीर में, भारत की आजादी की आखिरी लड़ाई के कीर्तिमान सन् १९४२ में २२ अप्रैल को हुआ। इस अल्पकाल में ही साहित्य-साधना की उल्लेखनीय परिधि तक वे पहुँचे। कश्मीरी विश्वविद्यालय से १९६२ ई० में एम० ए० (हिन्दी) में प्रथम स्थान प्राप्त कर कुर्सेत्र विश्वविद्यालय से 'कश्मीरी तथा हिन्दी कहावतों का तुलनात्मक अध्ययन' विषय पर शोधग्रन्थ लिखकर उन्होंने डॉक्टरेट प्राप्त की। उपरांत, कश्मीरी विश्वविद्यालय के स्नातकोत्तर हिन्दी विभाग में अध्यापक, राजस्थान शिक्षाविभाग में हिन्दी के व्याख्याता, राजकीय कालेज, नाथद्वारा में हिन्दी-विभागाध्यक्ष, नार्थ रीजनल लैंग्वेज सेन्टर, पटियाला में कश्मीरी भाषा के व्याख्याता, और अब इस समय राजस्थान (जयपुर) में पुनः अपने पूर्व पद पर आसीन हैं। कश्मीरी भाषा, साहित्य, जीवन व

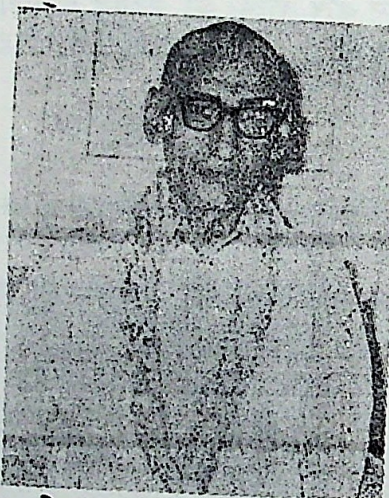


डॉ शिवनकृष्ण रेणा

संस्कृति पर अनेक निबन्धों तथा कई पुस्तकों के रचनात्मक कार्य का श्रेय उनको प्राप्त है। भाषा-जगत् को इस तरुण साधनाशील व्यक्तित्व से बड़ी आशाएँ हैं। भुवन वाणी ट्रस्ट उनके योगदान के लिए कृतज्ञ है।

#### संस्कृत अनुवाद—

'लल् द्यद' के वाक्यों के संस्कृत पद्यानुवाद के पीछे भी एक तथ्य है। १७९ पदों के इस संग्रह में लगभग ५० पदों का श्री राजानक भास्कर नामक एक प्राचीन विद्वान् द्वारा विरचित अति ललित संस्कृत पद्यानुवाद किसी समय प्रकाशित हुआ था। अब वह अप्राप्य है।



आचार्य श्री रामजी शास्त्री के वरिष्ठ सदस्य हैं। माननीय शास्त्री जी का सुलभ संक्षिप्त परिचय इस प्रकार है :—

मध्यप्रदेश के मुरंना मण्डल, ग्राम देवगढ़ में कौशिक गोदावीय, माध्यन्दिनी शाखान्तर शुक्लययर्वदीय सनाद्य ब्राह्मण परिवार में पं० रामचूल (बीकानेर) और पश्चात् श्री प्रभुदत्त ब्रह्मचारी जी महाराज के संकीर्तन ब्रह्मचर्याश्रम, झूसी (प्रयाग) में अध्यापन एवं निर्वाण वेद विद्यालय, दारागंज प्रयाग में अध्ययन कर १९५०ई० में शास्त्री जी ने लखनऊ आकर निवास किया। व्याकरणाचार्य, साहित्याचार्य की परीक्षाएँ प्रथम श्रेणी में उत्तीर्ण की। नव्य व्याकरण और दर्शनशास्त्र की भी परीक्षाएँ पास कीं। रामचरितमानस-गान, प्रवचन और रामायण, गीता, भागवत आदि के

ग्रन्थम से धार्मिकता-प्रचार में जीवन-रत। आपकी लिखी एवं प्रकाशित पुस्तकों में 'मानस की मणियाँ' ने लोकप्रसिद्ध प्राप्त की है। वैष्णव दीक्षा में दीक्षित, रामोपासक, आजीवन ब्रह्मचारी, 'विद्या ददाति विनय' को चरितार्थ करनेवाले इन सदाशय विद्वान् का सहयोग पाकर भुवन वाणी ट्रस्ट कृतकृत्य है।

#### कश्मीरी भाषा—

भारतीय भाषा, सम्यता और संस्कृत पर शोध सम्बन्धी लेखन के समय, पाश्चात्य विद्वानों की पुस्तकों और शंघों का सहारा लेना, उनके उद्धरण देकर मत की पुष्टि करना, भारतीय विद्वानों के एक वर्ग में यह गौरव की बात समझी जाती है। पाणिनि का कश्मीर प्रदेश, विद्वानों, ब्राह्मणों और संस्कृत का, सिन्धु से भी अधिव प्राचीन केन्द्र माना जाता है। किन्तु यह पाश्चात्यादी भारतीय विद्वान् शमीरी भाषा को संस्कृत-जन्य न कह कर दरद और पिशाच की पुंजी धोपित करता है।

अधिक लिखने का स्थान नहीं है, और इस विषय में मेरा अधिक अधिकार भी नहीं है। फिर भी सहज बुद्धि से संक्षेप में कुछ लिखना अनुचित न होगा। दरद और पिशाच आदि जातियों का स्थल कराकोरम और मध्य एशिया के ही अंत-पर्त में माना जाता है। क्षेत्रीय जलवायु और आस-पड़ोस के सम्पर्क से प्रभावित होकर सभी भाषाएँ, अपनी जननी से कुछ पृथक् तो हो ही जाती हैं, किन्तु वे कुल में भिन्न नहीं मानी जातीं। "दरद और पिशाच भाषाओं को प्राकृत से मूलतः भिन्न मानना बैसा ही है जैसे भोजपुरी को हिन्दी से पृथक् मानना। दरद-पिशाच भी देश-काल-पात्र के प्रभाव से संस्कृत से अथवा प्राकृत से बैसे ही बदलीं जैसे सिन्धी, राजस्थानी आदि।

फिर सामान्य तोड़-मरोड़ भी एक शब्द को इतना भ्राष्टोत्पादक बना देता है कि उसके जनक मूल शब्द की ओर ध्यान ही नहीं जाता। उदाहरण के लिए कश्मीरी भाषा में 'कूदगश ?' का अर्थ है 'कहाँ जाते हो ?' यह कूदगश सुनने में नितान्त अभारतीय प्रतीत होता है। किन्तु यदि इसके बराबर हम 'कुत गञ्छसि ?' रख दें, तो संस्कृत के क्षेत्रीय रूपान्तर का रहस्य स्पष्ट हो जाता है। पाठक 'लल् द्यद' के पदों को ध्यान से पढ़ते समय हिन्दी अनुवाद को भी देखते जायें। हम देखेंगे कि नितान्त अपरिचित और विदेशी प्रतीत होनेवाले शब्द कितना संस्कृत से ओतप्रोत हैं।

## प्राक्कथन

### भूमिका—

डॉ० बनारसी दास चतुर्वेदी जी ने इस परिश्रम पर भूमिका लिखने (पदों) का सानुवाद लिप्यंतरण प्रस्तुत है। उनका आशीर्वाद और शुभकामनाओं का मुझ पर सभी वाखों को संकलित कर देवनागरी लिपि में सानुवाद लिप्यंतरित करने का यह प्रथम मौलिक व वैज्ञानिक प्रयास है।

### आभार-प्रदर्शन—

ट्रस्ट के भाषाई सेतुकरण की योजना को, उदार सदाशयों, विद्वानों, एवं उत्तरप्रदेश शासन से प्राप्त सहायता से सहारा मिलता रहा है। अन्य भाषाई ग्रन्थों के साथ, कश्मीरी 'ललू द्यद' भी अपनी सहज गति से प्रकाशित होता। सौभाग्य से केन्द्रीय उपशिक्षा मंत्री माननीय श्री डी० पी० यादव, भारत सरकार के राष्ट्रभाषा सलाहकार बहुभाषा-मर्मज्ञ श्री रमाप्रसन्न नायक और शिक्षा एवं समाज कल्याण मन्त्रालय के शिक्षानिदेशक श्री सनत्कुमार चतुर्वेदी जी की अनुकूप्या हुई जिसके कल-स्वरूप पुस्तक परिपूर्णता की ओर विशेष गति से अग्रसर होकर राष्ट्र के सम्मुख प्रस्तुत हो सकी है। हम इन महानुभाओं के अतिशय अनुग्रहीत हैं।

हम विश्वास के साथ निवेदन करते हैं कि भूवन वाणी ट्रस्ट की भाषाई सेतुकरण की विशाल और अद्वितीय योजना उत्तरोत्तर फलवती होकर राष्ट्रीय एकीकरण की भावना को पुष्ट करती रहेगी।

लखनऊ

२५ मार्च, १९७७

नन्दकुमार अवस्थी  
मुख्यन्यासी समाप्ति, भूवनवाणी ट्रस्ट, लखनऊ-३

कश्मीर की बहुचार्चित व आदिकवयित्री परमहंस ललू द्यद के वाखों की कृपा की है। उनका आशीर्वाद और शुभकामनाओं का मुझ पर सभी वाखों को संकलित कर देवनागरी लिपि में सानुवाद लिप्यंतरित करने का यह प्रथम मौलिक व वैज्ञानिक प्रयास है।

यों ललू द्यद के वाखों का संकलन व अनुवाद कई विद्वानों ने किया है जिनमें उल्लेखनीय हैं सर्वधी ग्रियरसन, राजानक भास्कराचार्य, सर्वनिन्द चिराणी, जियालाल कौल जलाली, जे० एल० कौल व नन्दलाल कौल तालिब, गोपीनाथ रैना, शंभुनाथ भट्ट हलीम आदि। (इन संकलनकर्ताओं के कार्य का परिचय इसी ग्रन्थ में अन्यत्र 'संत कवयित्री ललू द्यद : जीवन और कृतित्व' के अन्तर्गत दिया गया है।) १७९ ललू-वाखों को एक ही संकलन के अन्तर्गत हिन्दी अनुवाद के साथ देवनागरी लिपि में प्रस्तुत करने का यह मेरा प्रथम प्रयास है।

कश्मीरी रामायण 'रामावतारचरित' का सानुवाद लिप्यंतरण संपन्न करने के बाद भूवन वाणी ट्रस्ट, लखनऊ के अनुरोध पर मैंने ललू-वाखों के संकलन व सानुवाद लिप्यंतरण का काम १९७३ ई० में प्रारम्भ किया। ट्रस्ट के अनुरोध को अनुरोध नहीं, अपितु अपना धर्म मानकर मैं जब काम में जुट गया तो मुझे लगा कि मैं धर्म-संकट में पड़ गया हूँ। ललू-वाखों का संकलन-संचयन करने के बाद (जिसमें मुझे लगभग एक वर्ष लगा) जब मैं उनका अनुवाद करने बैठा तो मेरी वाणी जाने क्यों लड़खड़ाने लगी, लेखनी जाने क्यों काँपने लगी! धर्म, दर्शन, ज्ञान और भक्ति की पैचींदगियों से संयुक्त इन वाखों का एक-एक शब्द, एक-एक चरण और एक-एक वाक्य मुझे अपने आप में एक-एक शास्त्र लगा। ऊपर से इन वाखों की भाषा आज की कश्मीरी से तनिक भिन्न होने के कारण मेरा रहा-सहा उत्साह भी भंग हो गया। मैंने निर्णय लिया कि इन वाखों का अनुवाद करना मेरे बस की बात नहीं।

इधर, काम के प्रति मैं उदासीन हो चला और उधर देव को कुछ और ही मंजूर था। सितम्बर ७५ में नाथद्वारा, राजस्थान से मैं ड्यूपुटेशन पर उत्तर क्षेत्रीय भाषा केन्द्र, पटियाला में कश्मीरी के व्याख्याता पद पर प्रतिष्ठित हुआ। केन्द्र में उपलब्ध कश्मीरी पुस्तकालय की सुविधा, कुछेक कश्मीरी ज्ञाताओं के सामिक्ष्य आदि ने मेरे कर्मोत्साह को पुनः जाग्रत किया। इसी बीच ट्रस्ट के मुख्य-न्यासी श्रीमान अवस्थी साहब का स्मरण-पत्र प्राप्त हुआ कि मैं ललू द्यद का काम अब जल्दी ही समाप्त कर डालूँ क्योंकि ट्रस्ट की आगामी योजना में 'ललू-वाखों' के प्रकाशन की घोषणा कर दी गई है। स्मरणपत्र मेरे लिए संजीवनी का काम कर गया और मुझे अपने कर्तव्य-पथ का स्मरण हो आया। उपरान्त, समस्त

चित्तवृत्तियों को बटोरकर मैं काम में लग गया। कुछ इष्टबल और कुछ गुरु-कृपा (ट्रस्ट के मुख्यन्यासी अवस्थी साहब भी उनमें शामिल हैं) कि काम धीरे-धीरे ठिकाने लगता गया। एक-एक वाख का अनुवाद पूरा करने में मैं इतना खो गया कि मुझे खबर ही न रही कि कब सबके सब वाखों का अनुवाद पूरा हो चुका। पटियाला में मेरे मकान-मालिक श्री महेन्द्रसिंह जी बजाज दो विषयों पंजाबी और उर्दू में एम० ए० हैं। मेरा काम देखकर वे काफी प्रभावित हुए। एक सच्चे-हितेशी की तरह वे मेरा उत्साह बढ़ाते रहे, इसके लिए मैं सरदार साहब का हृदय से आभारी हूँ।

वाखों का अनुवाद करते समय मैंने इस बात का पूरा-पूरा प्रयत्न किया है कि प्रत्येक वाख का सही और शुद्ध अनुवाद सामने आ जाए। इसके लिए मैंने कई संदर्भ-ग्रन्थों व विद्वानों से सहायता ली है। (उन सबका मैं आभारी हूँ) फिर भी हो सकता है कि कहीं पर कोई त्रुटि रह गई हो, उसके लिए क्षमाप्रार्थी हूँ।

मूल वाखों को देवनागरी में लिप्यंतरित करने के लिए भुवनवाणी ट्रस्ट, लखनऊ द्वारा निर्धारित 'कश्मीरी-देवनागरी वर्णमाला' को आधार बनाया गया है। इस वर्णमाला का परिचय पृष्ठ २३-२४ पर दिया गया है।

उत्तर क्षेत्रीय भाषा-केन्द्र, पटियाला के तेलुगुभाषी कश्मीरी प्रशिक्षणार्थी श्री दाऊद अली मंजू को भी धन्यवाद देना चाहूँगा। प्रस्तुत ग्रन्थ में संकलित ललवाख उन्हीं की रुचि के अनुसार मैंने क्रमबद्ध किए हैं। प्रारम्भ में मैंने इन वाखों को अकारादि क्रम से जमाया था। किन्तु बाद में पाया कि बहुत सारे वाख कथ्य की दृष्टि से एक दूसरे के सार्थ जुड़े हुए हैं। अतः उन्हें अकारादि क्रम से रखना संभव न था।

मैं उत्तर क्षेत्रीय भाषा-केन्द्र, पटियाला के प्राचार्य श्री डा० ओमकार एन० कौल का कृन्ज हूँ जिन्होंने समय-समय पर आवश्यक निर्देश और सूचनाएँ देकर मेरे परिश्रम को सार्थक बनाने में मेरी आशातीत सहायता की।

बन्धुवर श्री पृथ्वीनाथ साइल का भी आभारी हूँ जो नियमित पत्राचार द्वारा कश्मीर से मुझे आवश्यक सामग्री और सूचनाएँ भिजवाते रहे। भाई साइल ने इसी प्रकार 'रामावतार चरित' को तैयार करते वक्त भी मेरी काफी सहायता की थी। मैं इन लगनशील व सेवाभावी महानुभाव की चिरायु, सुख-समृद्धि व उत्तम स्वास्थ्य की कामना करता हूँ। प्रियवर भूषणलाल जाडू व मोहनकृष्ण रैणा भी धन्यवाद के पात्र हैं। दोनों ने लल-वाखों के संकलन में मेरी बहुत सहायता की। भाषा-जगत् मेरे इस प्रयास का स्वागत करेगा, ऐसा विश्वास है।

डॉ० शिवनकृष्ण रैणा

## लल द्यद : जीवन और कृतित्व

( डॉ० शिवनकृष्ण रैणा एम० ए०, पीएच० डी० )

लल द्यद को कश्मीरी जनता ललेश्वरी, ललयोगेश्वरी, लला, लल, ललारिका आदि नामों से जानती है।<sup>१</sup> इस कवयित्री का जन्मकाल विद्वानों के बीच विवाद का विषय बना हुआ है। डा० ग्रियर्सन तथा आर० सी० टेम्पल ने लल द्यद की जन्मतिथि : देकर उसकी जन्मशती का उल्लेख किया है। उनके अनुसार कवयित्रा का आविर्भाव १४वीं शताब्दी में हुआ था तथा वह प्रसिद्ध सूफी संत सथ्यद अली हमदानी के समकालीन थी।<sup>२</sup> डा० जी० एम० सूफी तथा प्रेमनाथ बजाज लल द्यद का जन्म सन् १३३५ ई० में मानते हैं।<sup>३</sup> श्री जियालाल कौल के मतानुसार लल द्यद का जन्म १४वीं शती के मध्य में सुल्तान अलाउद्दीन (१३४७ ई०) के समय हुआ था।<sup>४</sup> श्री जियालाल कौल जलाली लल द्यद का जन्म १४वीं शती के दूसरे दशक में भाद्रपद की पूर्णिमा को मानते हैं। "वाक्याते-कश्मीर" में लल द्यद का जन्मकाल ७४८ हिजरी तदनुसार १३४८ दिया गया है। कश्मीर के सुप्रसिद्ध इतिहासकार हसन-ख़्यामी ने तारीख-ए-कश्मीर में लल द्यद का जन्म वर्ष ७३५ हिजरी तदनुसार १३३५ ई० दिया है।<sup>५</sup> विद्वानों द्वारा निर्दिष्ट विभिन्न जन्म-तिथियों का विश्लेषण करने पर लल द्यद का जन्मकाल १३३५ ई० अधिक उपयुक्त ठहरता है।<sup>६</sup>

१. लल द्यद का जन्म-नाम कुछ और रहा होगा। 'लल' कश्मीरी में तोद को कहते हैं तथा 'द्यद' किसी भी आदरणीय प्रोड़ा के लिए प्रयुक्त होनेवाला आदर-सूचक शब्द है। कहते हैं कि लल द्यद प्रायः अर्धनगनावस्था में धूमती रहती थी और उसकी तोद इतनी विकसित थी कि उसके गुप्तांग उस तोद से ढके रहते थे। पं० गोपीनाथ रैना ने अपनी पुस्तक "ललवाक्य" में लल द्यद का जन्म-नाम पद्मावती बताया है।

२ 'लल वाक्यानि' १९२०, पृ० ३ तथा "द वडॅ आफ लला प्राफेद्स" १९२९, पृ०—१

३ 'कशीर' प्रथम भाग, पृ० ३८३ तथा "द डाटसं आफ वितस्ता"

४ "स्टडीज इन कश्मीरी" पृष्ठ २९

५ "काशरि अदबुच तारीख" अवतार कृष्ण रहबर, पृ० १५०-१५१

६ कहा जाता है कि लल द्यद ने अपने जीवनकाल में तत्कालीन युवराज शहाबुद्दीन, प्रसिद्ध मुसलमान सन्त सेयद जलालुद्दीन बुखारी, सेयद हुसैन समनानी, सैयद अली हमदानी आदि से भेंट की थी। ये घटनायें क्रमशः ७४८ हिं०, ७५३ हिं०, और ७८१ हिं० की हैं। स्पष्ट है कि लल द्यद का इन हिजरी वर्षों के पूर्व न केवल जन्म हुआ था अपितु वह मूर्णतया समानी भी हो चुकी थी।

लल द्यद की मरण-तिथि जन्म-तिथि के समान अनिश्चित है। केवल इतना कहा जाता है कि जब लल द्यद ने प्राण त्यागे तो उस समय उसकी देह कूर्मदंन के समान दमक उठी। यह घटना इस्लामाबाद के निकट विजयबिहारा में हुई बतायी जाती है।<sup>१</sup> लल द्यद का मृत शरीर बाद में किधर गया, उसे कहाँ जलाया गया आदि, इस सम्बन्ध में कोई प्रामाणिक उल्लेख नहीं मिलता। किबद्धती है कि प्रसिद्ध सन्त-कवि शेख नूरुद्दीन वली ने जिसका जन्म १३७६ ईसवी में हुआ, लल द्यद के फटकारने पर अपनी गाँ के स्तनों से दुर्घ-पान किया था। इससे लल द्यद का कम से कम १३७६ ई० तक जीवित रहना सिद्ध होता है।

लल द्यद का जन्म पांपोर के निकट सिमपुरा गाँव में एक ब्राह्मण किसान के घर हुआ था। यह गाँव श्रीनगर से लैगेभग ९ मील की दूरी पर स्थित है। तत्कालीन प्रथानुसार लल द्यद का विवाह उसकी बाल्यावस्था में ही पांपोर ग्राम के एक प्रसिद्ध ब्राह्मण घराने में हुआ। उसके पति का नाम सोनपण्डित बताया जाता है।<sup>२</sup> बाल्यकाल से ही इस आदि कवयित्री का मन सांसारिक वन्धनों के प्रति विद्रोह करता रहा। जिसकी चरम-परिणति बाद में भाव-प्रवण दार्शनिक “वाख-साहित्य” के रूप में हुई।<sup>३</sup> लल द्यद को प्रारम्भिक शिक्षा-दीक्षा अपने कुल-गुरु श्री सिद्धमोल से प्राप्त हुई। सिद्धमोल ने उसे धर्म, दर्शन, ज्ञान और योग सम्बन्धी विभिन्न ज्ञातव्य रहस्यों से अवगत कराया तथा गुरुपद का अपूर्व गौरव प्राप्त कर लिया। अपनी पत्नी में बढ़ती हुई विरक्ति को देखकर एक बार सोनपण्डित ने सिद्धमोल से प्रार्थना की कि वे लल द्यद को ऐसी उचित शिक्षा दें जिससे वह सांसारिकता में रुचि लेने लगे। कहते हैं कि सिद्धमोल स्वयं लल द्यद के घर गये। उस समय सोनपण्डित भी वहाँ पर मौजूद थे। इससे पूर्व कि गुरुजी लल द्यद को सांसारिकता का पाठ पढ़ाते, एक गम्भीर चर्चा छिड़ गई। चर्चा का विषय था— १. सभी प्रकाशों में कौन-सा प्रकाश श्रेष्ठ है, २. सभी तीर्थों में कौन-सा तीर्थ श्रेष्ठ है, ३. सभी परिजनों में कौन-सा परिजन श्रेष्ठ है, और ४. सभी सुखद वस्तुओं में कौन-सी वस्तु श्रेष्ठ है?

१ “कश्मीरी जबान और शायरी,” आजाद पृ० १२५, भाग २।

२ “ललद्यद और उनकी दार्शनिक विचारधारा” डा० कृष्ण शर्मा, “मार्गदर्शक” (कश्मीर-विशेषांक) ज्ञानसी पृ० २१९।

३ ललद्यद की तबियत में वचपन से ही कुछ ऐसी बातें थीं जिनसे जाहिर होता है कि इसके दिल व दिमाग पर प्रारम्भ से ही ग्रेर मासूली प्रभाव था। वह प्रायः अकेली बैठती और गहरे सोच में डूबी रहती। दुनिया की कोई दिलचस्पी उसके लिए आकर्षण का केन्द्र न बन सकी। वह प्रायः इस असाधारण स्वभाव के कारण अपनी सहेलियों के बीच हास-परिहास का विषय बन जाती। “कश्मीरी जबान और शायरी,” पृष्ठ ११३ भाग २।

सर्वप्रथम सोनपण्डित ने अपनी मान्यता यों व्यक्त की—सूर्य-प्रकाश से बढ़कर कोई प्रकाश नहीं है, गंगा के समान कोई तीर्थ नहीं है, भाई के बराबर कोई परिजन नहीं है, तथा पत्नी के समान और कोई सुखद वस्तु नहीं है।<sup>४</sup> गुरु सिद्धमोल का कहना था—नेत्र-प्रकाश के समान और कोई प्रकाश नहीं है, घुटनों<sup>५</sup> के समान और कोई तीर्थ नहीं है, जेब के समान और कोई परिजन नहीं है, तथा शारीरिक स्वता के समान और कोई सुखद वस्तु नहीं है।<sup>६</sup> योगिनी लल द्यद ने अपने विचार यों रखे—मैं अर्थात् आत्मज्ञान के समान कोई प्रकाश नहीं है, जिज्ञासा के बराबर कोई तीर्थ नहीं है, भगवान् के समान और कोई परिजन नहीं है, तथा ईश्वर-भय के समान कोई सुखद वस्तु नहीं है।<sup>७</sup> लल द्यद का यह सटीक उत्तर सुनकर दोनों सोनपण्डित तथा सिद्धमोल अवाक् रह गये।

विवाह के पश्चात् सुसुराल में लल द्यद को अपनी सास की कटु आलोचनाओं एवं यन्त्रणाओं का शिकार होना पड़ा। किन्तु वह उदार-शीला यह सब पूर्ण धैर्य के साथ झेलती रही। एक दिन लल द्यद पानी भरने घाट पर गई हुई थी। माँ ने पुत्र को उकसाया—देख तो यह चुड़ेल घाट पर इतनी देर से क्या कर रही है। सोनपण्डित लाठी लेकर घाट पर गये। सामने से लल द्यद सिर पर पानी का घड़ा लिए आ रही थी। सोनपण्डित ने जोर से लाठी घड़े पर चलाई। घड़ा फूट कर खण्डित हो गया, किन्तु कहते हैं कि पानी ज्यों का त्यों उस देवी के सिर पर टिका रहा। घर पहुँचकर लल द्यद ने इस पानी से बतंत भरे तथा जो पानी बचा रहा उस पानी को खिड़की से बाहर फेंक दिया। थोड़े दिनों के बाद उस स्थान पर एक तालाब बन गया जो अभी भी “लल नाग” (तड़ाग) के नाम से प्रसिद्ध है। इसी प्रकार एक दिन लल द्यद के समुन ने सहभोज दिया। लल द्यद अपनी दैनिक चर्चा के अनुसार घाट पर पानी भरने के लिए गई। वहाँ बातों ही बातों में सहेलियों ने उसे छेड़ा—आज तो तेरे घर में तरह-तरह के पकवान बने हैं, आज तो पेट भर तुझे स्वादिष्ट पदार्थ खाने को मिलेंगे। लल द्यद ने दीनतापूर्वक उत्तर दिया—

१ सिरियस हथु न प्रकाश कुने, गंगि हथु न तिरुथ कांह।

२ वैयिस हथु न बांदव कुने, रनि हथु न सौख कांह॥

३ घुटनों से तात्पर्य स्वावलम्बन से है।

४ अछन हथु न प्रकाश कुने, कोरुयन हथु न तिरुथ कांह।

५ चन्द्रस हथु न बांदव कुने, रनि हथु न सौख कांह॥

६ मेयस हथु न प्रकाश कुने, पेयस हथु न तिरुथ कांह।

७ दयस हथु न बांदव कुने, देयस हथु न सौख कांह॥

“घर में चाहे बकरा कटे या भेड़, मेरे भाग्य में तो पत्थर के टुकड़े ही लिखे हैं।”<sup>१</sup> कहते हैं कि लल द्यद की निर्दयी सास उसे कभी भरपेट भोजन नहीं देती थी। दिखावे के लिए थाली में एक पत्थर रखकर उसके ऊपर भात का लेप करती, नौकरों की तरह काम लेती आदि। इस समय तक ललद्यद की अन्तर्दृष्टि दैहिक चेष्टाओं की संकीर्ण परिसीमाओं को लाँचकर असीम में फैल चुकी थी। वह वन-वन अन्तर्ज्ञान का रहस्य अन्वेषित करने के लिये डोलने लगी। यहाँ तक कि उसने वस्त्रों की भी उपेक्षा कर दी। उसकी आचार-मर्यादा क्रतिम व्यवहारों से बहुत ऊपर उठकर समष्टि में गोते लगाने लगी। नाचती, गाती तथा आनन्दमग्न होकर विवस्त्र घूमती रहती। पुरुष उन्हीं को मानती जो भगवान से डरते हों, और ऐसे पुरुष उसके अनुसार इस संसार में बहुत कम थे। शेष के सामने नग्नावस्था में फिर घूमने-फिरने में शर्म कैसी? एक दिन लल द्यद को प्रसिद्ध सूफी संत मीर सैयद हमदानी सामने से आते दिखाई पड़े। उसने एकदम अपनी देह को आवत्त करने का प्रयास किया। निकट पहुँचकर संत हमदानी ने पूछा—हे देवि, तुमने अपनी देह की यह क्या हालत बना रखी है? तुम्हें नहीं मालूम कि तुम नंगी हो। लल द्यद ने सकुचाते हुए उत्तर दिया—हे खुदा-दोस्त, अब तक मेरे पास से केवल औरतें गुज़रती रहीं, उनमें से कोई पुरुष अथवा आँखवाला नहीं था। आप मुझे मर्द तथा तत्त्वज्ञानी दीख पड़े, इसलिए आपसे अपनी देह छिपा रही हूँ। एक और घटना इस प्रकार है। कहते हैं कि जब संत हमदानी को दूर से आते देखा तो वह चिल्लाती हुई दौड़ पड़ी कि आज मुझे असली पुरुष के दर्शन हो रहे हैं। वह एक बनिये के पास गई और तन ढकने के लिए वस्त्र मांगे। बनिये ने कहा कि आज तक तुम्हें कपड़े की आवश्यकता नहीं पड़ी तो इस समय क्यों मांग रही हो। लल द्यद ने उत्तर दिया—वे जो महापुरुष सामने से आ रहे हैं, मुझे पहचानते हैं और मैं उन्हें। इतने में सन्त हमदानी सभीप पहुँच गये। पास ही एक नानबाई का तन्दूर जल रहा था। लल द्यद तुरंत उसमें कूद पड़ी। मुस्लिम सन्त पूछताछ करते वहाँ पहुँच गये और उन्होंने आवाज़ दी—ऐ लल, बाहर आओ, देखो तो कौन खड़ा है। उसी क्षण लल द्यद सुन्दर दिव्य वस्त्र धारण किये प्रत्यक्ष हो गई।<sup>२</sup>

लल द्यद के कोई सन्तान न हुई थी। प्रकृति ने इस बन्धन से

१ इस घटना का आधार लेकर कश्मीर में एक कहावत प्रचलित हो गई है—“ललि नीलवठ त्रुलि न जांह” अर्थात् लल के भाग्य से पत्थर कहाँ टलेंगे।

२ इस घटना पर भी एक कहावत प्रचलित है—“आये बनिस तु गयि काँदरस” अर्थात् आयी तो थी बनिये के पास किन्तु गई नानबाई के पास।

‘मुक्त रखा था कवयित्री ने स्वयं एक स्थान पर कहा है—“न सूता बनी और न मैंने प्रसूता का आहार ही किया।”<sup>१</sup> )

विपरीत पारिदारिक परिस्थितियों ने लल द्यद को एक नई जीवन-दृष्टि प्रदान की। उसने अपनी समस्त अभीष्ट पूर्तियों को व्यापक रूप दे दिया तथा अपनी आत्मा के चिर अन्वेषित सत्य को ज्ञान एवं भक्ति की सर्वस्पर्शी अभिव्यक्तियों में साकार कर दिया। ये स्फुट किन्तु सरस अभिव्यक्तियाँ “वाख” कहलाती हैं। कबीर की भाँति ललद्यद ने भी “मसि-कागज” का प्रयोग कभी नहीं किया। उसके वाख गेय हैं जो प्रारम्भ में मौखिक परम्परा में ही प्रचलित रहे तथा उन्हें बाद में लिपिबद्ध किया गया। इस दिशा में सर्वप्रथम प्रियसंन महोदय का नाम उल्लेखनीय है।<sup>२</sup> उन्होंने महामहोपाध्याय पं० मुकुन्दराम शास्त्री की सहायता से १०६ वाख एकत्रित किये तथा उन्हें “ललवाक्यानि” के अन्तर्गत सम्पादित किया। यह पुस्तक सन् १९२० में रायल एशियाटिक सोसाइटी, लन्दन से प्रकाशित हुई है। श्री आर० सी० टेम्पल की पुस्तक “द वर्ड आफ लला” में लल द्यद के वाक्यों का गम्भीर अध्ययन मिलता है। यह पुस्तक सन् १९२४ में विश्वविद्यालय प्रेस, कैम्ब्रिज में प्रकाशित हुई है। राजानक भास्कराचार्य का लल द्यद के ६० वाखों का संस्कृत रूपान्तरण भी मिलता है। लल द्यद के वाखों (वाक्यों) का संकलन व अनुवाद करने में जिन दूसरे विद्वानों ने उल्लेखनीय कार्य किया है, उनके नाम हैं—सर्वश्री सर्वानन्द चरागी, आनन्द कौल बामजाई, रामजू कल्ला, जियालाल कौल जलाली, गोपीनाथ रैना, जियालाल कौल, आर० के० वांचू तथा नन्दलाल तालिब। श्री सर्वानन्द चरागी ने “कलाम-ए-ललारिफा” के अन्तर्गत लल द्यद के १०० वाखों का हिन्दी में अनुवाद किया है। श्री आनन्द कौल बामजाई ने ७५ तथा रामजू कल्ला ने “अमृतवाणी” में १४६ ललवाखों को प्रकाशित किया है।

१ “न प्यायस, न जायस, न खेयम हंद तुने शोंठ”

२ सन् १९१४ में प्रियसंन ने लल वाक् एकत्रित कर उन्हें पुस्तकाकार रूप में प्रकाशित करने की इच्छा प्रकट की। इस कार्य के लिए उन्होंने उस समय के प्रसिद्ध कश्मीरी विद्वान पं० मुकुन्दराम शास्त्री का सहयोग लिया। मुकुन्दराम ने काफी खोज की किन्तु ललवाक् सम्बन्धी कोई भी सामग्री उनको हाथ न लगी। एक बार वे बारामूला से ३० मील दूर “गुण” नाम के गाँव में पहुँचे। वहाँ पर उनकी भेट धर्मदास नामक एक हिन्दू सन्त से हुई। इस सन्त को लल द्यद के अनेक वाख (वाक्) कण्ठस्थ थे। मुकुन्दराम ने इन वाकों का संग्रह कर उन्हें संस्कृत व हिन्दी रूपान्तर के साथ प्रियसंन महोदय को सौंप दिया। इन्हीं “वाकों” को बाद में प्रियसंन ने सन् १९२० में लन्दन से प्रकाशित करवाया।

४० जियालाल कौल जलाली ने अपनी पुस्तिका "ललवाख" में ३८ वाखों का हिन्दौ में अनुवाद किया है। जम्मू व कश्मीर कल्चरल अकादमी द्वारा प्रकाशित "ललद्यद" (१९६१) में लगभग १३५ वाख आकलित हैं। इस पुस्तक के सम्पादक श्री जियालाल कौल तथा श्री नन्दलाल तालिब हैं।

लल द्यद के "वाख" प्रायः छन्द-मुक्त हैं। चार-चार 'पादों' के ये स्फुट 'वाख' लायुक्त हैं। इनमें कवयित्री ने जीवन दर्शन की गूढ़तम गुणित्यों को सहज-सरल रूप में गूथ दिया है। लल द्यद के कृतित्व का परिचय पहली बार "तारीख-ए-कश्मीर" (१७३० ई०) में मिलता है। इसके पूर्व वह उपेक्षिता ही रही है। श्रीवर की "जैनराज तरंगिणी" तथा जौनराज की "जैनतरंगिणी" में भी उसका कोई उल्लेख नहीं मिलता है। वस्तुतः १८वीं शती के पूर्वार्द्ध में लल द्यद के कृतित्व की ओर जनता का ध्यान गया और उसका विधिवत् महत्वांकन होने लगा।

लल द्यद के वाख-साहित्य का मूलाधार दर्शन है। उसका प्रत्येक वाख दार्शनिक चेतना का आगार है जिस पर प्रमुखतः शैव, वेदान्त, तथा सूक्ष्मी दर्शन की छाप स्पष्ट है। जिस समय लल द्यद का आविभाव हुआ उस समय कश्मीर में इस्लाम धर्म का एक विचार-पद्धति के रूप में आगमन हो चुका था। देश में घोर अशान्ति व धार्मिक अव्यवस्था व्याप्त थी। धर्मान्ध कटूरपन्थी अपने-अपने धर्म-सम्प्रदायों का प्रचार प्रसार करने में दत्तचित्त थे। सामाजिक, आर्थिक तथा राजनीतिक विषमतायें भी जनता को आड़े हाथों ले रही थीं। ऐसे विकट क्षणों में लल द्यद ने जनता के समक्ष धर्म के वास्तविक स्वरूप को स्पष्ट करते हुए जनवाणी में परम सत्य की सार्थकता को ऐसी व्यापक तथा सर्वसुलभ संघटित शक्ति के रूप में प्रतिष्ठित किया जिसमें न कोई दुराव था, न कोई आवरण, और न कोई विक्षेप। लल द्यद की यह सत्य-प्रतिष्ठा विशुद्धतः उसकी अन्तरानुभूति की देन है।

लल द्यद विश्वचेतना को आत्मचेतना में तिरोहित मानती है। सूक्ष्म अन्तर्दृष्टि द्वारा उस परमचेतना का आभास होना सम्भव है। यह रहस्य उसे अपने गुरु से ज्ञात हुआ था:—

गोरन दौपनम कुनुय वच्चुन,  
न्यबर दौपनम अंदर अच्चुन,  
सुय मैं ललि गोम वाख त वच्चुन,  
तवय ह्यौतुम नंगय नच्चुन ॥

गुरु ने मुझे एक रहस्य की बात बताई—बाहर से मुख मोड़ और अपने अन्तर को खोज। बस, तभी से यह बात हृदय को छू गई और मैं विवस्त्र नाचने लगी।

लल द्यद उस सिद्धावस्था को पहुँच चुकी थी जहाँ स्व और पर की भावनायें लुप्त हो जाती हैं—जहाँ मान-अपमान, निन्दा-स्तुति आदि भावनायें मन की संकुचितता को लक्षित करती हैं। जहाँ पंचभौतिक काया मिथ्याभासों एवं क्षुद्रताओं से ऊपर उठकर विशुद्ध स्फुरणाओं का केन्द्रीभूत पुंज बन जाती है—

युस हो मालि हैड्यम, गेल्यम मसखरु कर्यम,  
सुय हो मालि मनस खट्यम नु जांह ।  
शिव पनुन येलि अनुग्रह कर्यम,  
लुकुहुन्द हैडुन मे कर्यम क्याह ॥

चाहे कोई मेरी अवहेलना करे या तिरस्कार, मैं कभी मन में उसका बुरा न मानूँगी। जब मेरे शिव का मुङ्ग पर अनुग्रह है तो लोगों के भला-बुरा कहने से क्या होता है ?

इस असार-संसार में व्याप्त विभिन्न विरोधाभासों को देखकर लल द्यद का अन्तर्मन विह्वल हो उठा और उसे स्वानुभूति का अनूठा प्रसाद मिल गया—

गाटुला अख वुछुम बौच्छि सूत्य मरान,  
पन जन हरान पोहुन्य वाव लाह ।  
निश बौद अख वुछुम वाज्जस मारान,  
तनु लल बु प्रारान छेन्यम नु प्राह॑ ॥

शंकर के अद्वैत का लल द्यद ने पूर्ण सहृदयता के साथ निरूपण किया है। सकल सृष्टि में जो गोचर है वह परमात्मा का ही व्यक्त रूप है। "मैं ही ब्रह्म हूँ", वह मेरे पास है—मुझसे अलग नहीं है। उसे ढूँढ़ने के लिए तनिक एकाग्रता, लगन तथा त्याग की आवश्यकता है। कुत्सित स्वार्थ, सीमित मनोवृत्ति आदि का विसर्जन भी अनिवार्य है—

लल बु द्रायस लोलरे,  
छांडन रूज्जुस दोह क्योह राथ ।  
वुछुम पंडिता पननि गरे,  
सुय मैं रौटमस न्यछतुर तु साथ ॥

१ एक प्रबुद्ध को भूख से मरते देखा, पतझर सा जीण-शीण हुआ पड़ा।  
एक निर्बुद्ध से रसोइये को पिटते देखा, उसी से यह मन बाहर निकल पड़ा।

मैं उस परम शक्ति को घर से ढूँढते-ढूँढते निकल पड़ी । उसे ढूँढते-ढूँढते रात-दिन बीत गये । अन्त में देखा, वह मेरे ही घर में विद्यमान है । बस, तभी से मेरी परमात्म-साधना का उचित मुहूर्त निकल आया ।

रंगस मंज ब्यौन - ब्यौन लगुन,  
सारिय ब्राब्र लख तु सौख ।  
चख रिश त वार येलि मनुमंज गालख,  
अदु डेशख शिव सुंद मौख ।

इस संसाररूपी रंगशाला में तुझे भिन्न-भिन्न प्रकार की आकृतियाँ देखने को मिलेंगी । वस्तुतः ये सभी एक हैं—उनके वास्तविक रूप को ढूँढ़ । जब तू इसके लिए सुख-दुःख उठायेगा तथा घृणा, वैर आदि को मन से गला देगा तब तुझे शिवमुख के दर्शन होंगे ।

कुस मरि तु कस मारन,  
मारि कुस तु मारन कस,  
युस हरु - हरु वाविथ गरु-गरु करि,  
अदु सुय मरि तु मारन तस ॥

कौन मारेगा और किसको मारा जायगा, कौन मारेगा और किसको मारेंगे । जो शिव-शिव कहना छोड़कर घर-घर कहने लगेगा बस वही मरेगा और उसी को मारेंगे ।

गगन चुय भूतल चुय,  
चुय द्यन पवन तु राथ,  
अरुग चंदन पोश पोन्य चुय,  
चुय छुख सकलय तु लांगिजि क्याह ॥

तू ही गगन है, तू ही भूतल, दिन, पवन व रात है । अर्ध्य, चन्दन, पुष्प, पानी आदि भी तू ही है । तू ही सब कुछ है, फिर है भगवान तुझे क्या चढ़ाऊँ ?

मंकरिस जन मल चौलुम मनस,  
अदु मे लंबुम जँनिस जान ।  
सुय येलि डचूठुम निशि पानस,  
सोरुय सुय तु बु नो कांह ॥

धुल गई जब मैल मन-दर्पण से तो उसे अपने में ही स्थित पाया । तब सर्वत्र ही दिखने लगा वह, और व्यक्तित्व मेरा शून्य हो आया ॥

लल द्यद ने धर्म के नाम पर प्रचलित मिथ्याचारों, बाह्याडम्बरों तथा विक्षेपों का खुलकर खण्डन किया है । कबीर की भाँति उसने दोनों हिन्दुओं तथा मुसलमानों को खरी-खोटी सुनाई है । धर्म का वास्तविक अर्थ है मन की शुद्धता । वस्तुतः यही शुद्धता जीव को परमतत्व तक पहुँचा सकती है ।

बुथ क्याह जान छुय बौदु छुय कंन्य,  
असलुच कथ जांह संनिय नो ।  
परान तु लेखान वुठ तु ओंगजि गजी,  
ओंदरिम दुय जांह चंजिय नो ॥

मुखाकृति अत्यन्त सुन्दर है किन्तु हृदय पत्थर-तुल्य है—उसमें तत्व की बात कभी समायी नहीं । पढ़-पढ़ व लिख-लिखकर तुम्हारे होंठ व तेरी उंगलियाँ घिस गईं मगर तेरे अन्तर का दुराव कभी दूर न हुआ ।

अविचारी हा मालि छिय पोथ्यन परान,  
यिथु तोतु परान राम पंजरस ।  
गीता परान हत्या लबान,  
पंरुम गीता तु परान छस ॥

अविचारी पोथ्याँ ऐसे पढ़ते हैं जैसे तोता पिजरे में राम-राम रटता है । ऐसे व्यक्ति गीता पढ़ते हैं तो केवल दिखावे के लिए । मैंने सचमुच गीता पढ़ी है तथा उसे पढ़ रही हूँ ।

अटनुच सन दिथ थावान मटन,  
लूब बौछ बोलान ग्यानुच कथ ।  
फंट्य फंट्य नेरान तिम कति वटन,  
बुक अय मालि छुख तु पोर गछ पथ ॥

एक स्थान से माल छीनकर दूसरे स्थान पर रखते हैं, और ऊपर से ये लोभी ज्ञान की बातें करते हैं । ऐसे पाखण्डी भला क्या प्राप्त कर सकते हैं ? हे मनुष्य ! यदि तू बुद्धिमान है तो इस पाखण्ड को त्याग दे ॥

शिव छुय थलि थलि रोजान,  
मो जान ह्योंद तु मुसलमान ।  
तुक अय छुख तु पान परजान,  
सौय छय साहिवस सूत्य जान ॥

शिव सर्वत्र व्याप्त है । अतः हे मनुष्य ! तू हिन्दू तथा मुसलमान विशुद्ध और आज्ञा को वश में करके मैंने ब्रह्मरन्ध्र को जगाया तथा प्राणायाम द्वारा अपने अन्तर को वश में करके प्रेम की अग्नि से उसे कुन्दन बना दिया, तब कहीं शिव के दर्शन हुए । ) V. *Imp.*

लंज कासि शीत निवारि,  
वन जलि करि आहार ।  
यि कंम्य वौपदीश कोरुय हा बटा,  
अचेतन बटस चेतन कठ दिन आहार ॥

यह तेरी लज्जा को ढाँकता है, शीत से भी रक्षा करता है । स्वयं एक मन भिन्न-भिन्न दिशाओं की ओर अग्रसर हो रहे हैं । यदि ये सभी तृण-जल का आहार करता है । यह उपदेश तुक्को किसने दिया जो मिलकर एक ही दिशा की ओर प्रवृत्त हों तो निश्चय ही परमसत्य की तू अचेतन पत्थर पर चेतन बकरे को बलि चढ़ाता है ।

प्राप्ति होगी । ( इस असार संसार में कोई भी वस्तु चिरस्थायी नहीं है । चिर-स्थायी तो केवल शिव है । )

हा मनुशि क्याजि छुस बुठान सेकि लूर,  
अभी रंखि हा मालि पकि नु नाव ।  
ल्युखुय यि नारान्य करमुनि रंखी,  
ती मालि हेकि नु फिरिथ जांह ॥

हे मनुष्य ! तू क्यों रेत की रस्सी बनाता है, इससे तेरी जीवन-नैया पार नहीं लग सकती । नारायण ने जो तेरी भारय रेखा खींची है, वह कभी बदल नहीं सकती ।

लल द्यद के साधना-पक्ष में योग को विशिष्ट स्थान प्राप्त है । यह तथ्यों की प्रधानता के साथ-साथ काव्यात्मक सौन्दर्य की गहनता भी विपुल योग कोरे बौद्धिक चिन्तन का प्रतिफलन नहीं है, उसमें प्रेम का माधुर्य मात्रा में दृष्टिगत होती है । अपनी भावनाओं को मूर्त्तरूप प्रदान विद्यमान है । योग की अनेक अन्तर्देशाएँ तथा कोटियाँ हैं । योगी को करने के लिए कवियत्री ने प्रमुखतया उपमा, उत्प्रेक्षा, विरोधाभास इनसे विधिवत् गुजारना पड़ता है और तब उस अमर-तत्व की प्राप्ति होती है— अनुप्रास आदि अलंकारों का प्रयोग किया है । अप्रस्तुत-विधान के अन्तर्गत

शे वन चटिथ शशिकल वुजुम  
प्रक्रत वुजुम पवन सूत्य ।  
लोलकि नारु सूत्य वालिज वुजुम,  
शंकर लोबुम तमी सूत्य ॥

शरीर में स्थित षट्चक्रों मूलाधार, स्वाधिष्ठान, मणिपूरक, अनाहत, में भेद न जान, यदि तू बुद्धिमान है तो अपने आपको पहचान, यही रहस्य याम द्वारा अपने अन्तर को वश में करके प्रेम की अग्नि से उसे कुन्दन बना दिया, तब कहीं शिव के दर्शन हुए । ) V. *Imp.*

कथाह करु पांचन दैहन तु काहन  
वुशुन यथ लेजि कंरिथ यिम गय ।  
सारिय समहन यथ रजि लमहन,  
अदु कथाजि राविहे कहन गाव ॥

पंचभूत काया में वर्तमान पाँच कर्मन्द्रियाँ, पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ तथा तृण-जल का आहार करता है । स्वयं एक मन भिन्न-भिन्न दिशाओं की ओर अग्रसर हो रहे हैं । यदि ये सभी तू अचेतन पत्थर पर चेतन बकरे को बलि चढ़ाता है ।

प्राप्ति होगी । ( इस असार संसार में कोई भी वस्तु चिरस्थायी नहीं है । चिर-स्थायी तो केवल शिव है । )

दमी डचाठुम नद गज्जवनी  
दमी डचूठुम सुम नत तार ।  
दमी डचाठुम थेर फौलवुनी  
दमी डचूठुम गुल नतु खार ॥

अभी-अभी नदी को गर्जते देखा, अभी-अभी उसपर पुल बनते देखा । अभी-अभी फलोंसे लदी डाली देखी और अभी-अभी उसपर न फूल देखे न काटे ।

लल द्यद का कृतित्व सांस्कृतिक पुनर्जागरण, मानव-कल्याण तथा सामाजिक पुनरुत्थान की दार्शनिक अभिव्यक्ति है जिसमें सरसता, स्पष्टता एवं सजीवता एक साथ गुम्फित है । उसके वाकों में धर्मदर्शन सम्बन्धीय विद्यमान है । योग की अनेक अन्तर्देशाएँ तथा कोटियाँ हैं । योगी को करने के लिए कवियत्री ने प्रमुखतया उपमा, उत्प्रेक्षा, विरोधाभास इनसे विधिवत् गुजारना पड़ता है और तब उस अमर-तत्व की प्राप्ति होती है— अनुप्रास आदि अलंकारों का प्रयोग किया है । अप्रस्तुत-विधान के अन्तर्गत

संयोजित कार्य-व्यापार साधारण जन-जीवन से लिये गये हैं, जिनमें सहजता के साथ-साथ पर्याप्त अभिव्यञ्जना शक्ति समाहित है। रस परिपाक की दृष्टि से सम्पूर्ण वाक्-साहित्य में प्रायः शान्त रस की प्रबलता है।

भाषागत दृष्टि से ललद्यद के वाख विशेष महत्व के हैं। लल द्यद के पूर्व कोई भी संरचना ऐसी नहीं मिलती जो कश्मीरी में लिखी गई हो। यद्यपि कुछ विद्वान् शितिकण्ठ की "महानय प्रकाश" को कश्मीरी की प्रथम कृति मानते हैं किन्तु उसकी भाषा कश्मीरी के उतनी निकट नहीं है जितनी लल द्यद के वाकों की है। भाषा-वैज्ञानिक-दृष्टि से इन वाकों का अध्ययन अत्यन्त उपयोगी सिद्ध हो सकता है। लल द्यद की भाषा मूलतः संस्कृत-निष्ठ है, जिस पर यत्र-तत्र फ़ारसी-अरबी शब्दों का प्रभाव भी मिलता है। संस्कृत के अनेक शब्द कवयित्री ने अपने मूल रूप में प्रयुक्त किये हैं, जैसे— प्रकाश, तीर्थ, अनुग्रह, कर्म, बान्धव, मूढ़, मनुष्य, नारायण, मन, शीत, तृण, उपदेश, अचेतन, आहार, शिव, हर, गगन, भूतल, पवन, फल, दीप, शम्भु, अर्ध्यं, ज्ञान, राम, गीता, मूर्ख, पंडित, मान, संन्यास आदि। किन्हीं संस्कृत शब्दों का कश्मीरी-संस्करण करके प्रयोग किया गया है, जैसे—

समसार = संसार, दर्शन = दर्शन, बौद = बुद्धि, गौपत = गुप्त, सौख = सुख, मौख = मुख, शिन्य = शून्य, लंज = लज्जा, रुख = रेखा, व्येषना = वृष्णा आदि। अरबी फ़ारसी से लिये गये कुछ शब्द इस प्रकार हैं—साहिब, दिल, जिगर, मुश्क, गुल, खार, बाग, कलमा, शिकार आदि।



भुवन वाणी ट्रस्ट द्वारा प्रयुक्त

कश्मीरी वर्णमाला का देवनागरी रूपान्तर

कश्मीरी - देवनागरी वर्णमाला

ई। इ। आ। आ। ओ। ओ।  
की कि का क का क  
ओ। ओ। ऊ। ऊ। कु। कु।  
की की कू कू कू कू  
इ। ए। ओ। ओ।  
कि के के को  
छ। च। ग। ख। क।  
ट। ज। छ। च। ज।  
द। थ। त। ड। ठ।  
म। ब। फ। प। न।  
व। ल। र। य। य।  
ह। स। श।

कश्मीरी की विशिष्ट व्यनियों, उनके उच्चारणों, उनके लिए निर्धारित मात्राचिह्नों, उनके संस्थानों आदि का सोदाहरण विवरण अगले पृष्ठ पर इस प्रकार है:—

विशिष्ट स्वर तथा मात्राएँ—

अ० (१) प्रसारित ओष्ठ, पश्च, हस्त, अर्धसंवृत् । जैसे, 'e' certainly में ।  
लर = मकान, गर = घड़ी, नर = बाँह्

अ० (१) प्रसारित ओष्ठ, पश्च, दीर्घ, अर्धसंवृत् । जैसे, 'i' bird में या  
'u' curd में । हार = मैना, लार = खीरा, माज = माँ ।

उ० (१) प्रसारित ओष्ठ, पश्च, हस्त, संवृत् । जैसे, 'ai' certain में या  
'e' broken में । गुथ = लहर, तर = चिथड़ा, वृ = मैं

क० (१) प्रसारित, ओष्ठ, पश्च, संवृत्, दीर्घ । (तकिक दीर्घ-प्रयत्न के साथ)  
तुर = सर्दी, सूत्य = साथ, कूद्य = केंदी

ओ० (१) गोलाकार ओष्ठ, पश्च, अर्धसंवृत्, हस्त । जैसे, 'o' o'clock  
में । नैट = घड़ा, सौन = गहरा, नैन = नंगा ।

ओ० (१) गोलाकार ओष्ठ, पश्च, अर्धसंवृत्, हस्त । अत्यल्प 'v' भिक्षित,  
जैसे, 'ua' equal में । (उच्चारण के समय ओष्ठों पर बाहर  
की ओर तनाव रहता है) सौन = सोना, बौन = नीचे,  
मोण्ड = विधवा ।

अ० (१) प्रसारित ओष्ठ, पश्च, अर्धसंवृत्, हस्त जैसे 'e' best में ।  
ओ = छह, मे = मुझे, वैह = बैठो ।

विशिष्ट व्यञ्जन—

चू अधोष, अल्पप्राण, दंतमूलक, स्पर्श-संघर्षी चुर = खटमल,  
चूठ = सेय, चास = खाँसी

छू अधोष, महाप्राण, दंतमूलीय, स्पर्श-संघर्षी छुल = छल, लछ = धूल,  
लांछ = नपुंसक

जू अधोष, महाप्राण, दंतमूलीय, स्पर्श-संघर्षी  
जंग = टांग, जान = परिचय, रज = रस्सी

(क) अत्यल्प इ (f) के लिए शब्द के अंतिम वर्ण को अङ्गे बनाकर उसके साथ  
'य' जोड़कर काम चलाया गया है । जैसे—पार्य, खार्य, वार्य, आदि ।

(ख) कश्मीरी में प्रायः सघोष वर्णों तथा—घ, क्ष, ढः घ, भ आदि का प्रयोग  
विल्कुल नहीं होता । अतः इनका प्रयोग लिप्यन्तरण में नहीं हुआ है । घन को दन,  
धार को दार, भगवान को बगवान आदि लिखा गया है ।

आशा है कि हिन्दी के पाठकों को उपर्युक्त विभिन्न मात्रा-चिह्नों की मदद  
कश्मीरी का सही पाठ करने में सफलता मिल जायेगी ।

## ललूदूद्याद्

कश्मीर की आदि कवयित्री की काव्य-सलिला

नागरी लिपि में, (हिन्दी गद्य एवं संस्कृत पद्धयानुवाद सहित)

लल बु द्रायस लोलरे,  
छांडान लूसुम दयन क्योह राथ ।  
वुछुम पंडिथा पनुनि गरे,  
सुय मे रोटमस नैछतुर तु साथ ॥ १ ॥

ललाहं निर्गता दूरम्  
अन्वेष्टुं शंकरं विभुम् ।  
आन्त्वा लब्धो मया स्वस्मिन्  
वेहे देवो गृहे स्थितः ॥ १ ॥

मैं लल प्रेम से उस परमशक्ति को ढूँढ़ने के लिए घर से निकल पड़ी ।  
उसे ढूँढ़ते-ढूँढ़ते रात-दिन बीत गये । अंत में देखा वह पंडित (इष्ट) तो  
मेरे ही घर में विद्यमान हैं । बस, तभी से मेरी अन्तसर्धिना का उचित  
मुहूर्त निकल आया ॥ १ ॥

गौरन वैनुनम कुनुय वच्चुन,  
नैबरु दौपनम अन्दरुय अच्चुन ।  
सुय मै ललि गव वाख तु वच्चुन,  
तवय मै ह्यौनुम नंगय नच्चुन ॥ २ ॥

बहिरङ्गाद् अन्तरङ्गां स्वं  
प्रविशेति गुरुजगौ ।  
कायान्तरम् अनेनाभूद्  
विवस्त्रा नत्तने रता ॥ २ ॥ ४६

गुरु ने मुझे एक ही वचन की दीक्षा दी—बाहर से भीतर (अन्दर) चली जा । इसी एक वचन ने मेरी काया पलट दी और मैं नंगी (विवस्त्र) नाचने लगी ॥ २ ॥

लल बु लूसुस छाँडान तु गारान,  
हल मै कौरमस रसुनि शेतिय ।  
वुछुन ह्यौतमस तार्य डीठ्यमस बरन,  
मै ति कल गनेयि जोगमस तंत्य ॥ ३ ॥

द्रष्टुं विभुं तीर्थवरानगताहं  
श्रान्ता स्थिता तद्गुणकीर्तनेषु ।  
ततोऽपि खिन्नास्मि च मानसेन  
स्वान्तर्निविष्टा खलु तद्विमर्शें ॥ ३ ॥ ४७

मैं लल उस (परमशक्ति) को ढूँढते-ढूँढते और खोजते-खोजते मुरझा (थक-हार) गयी । फिर भी मैंने अपनी सामर्थ्यनिःसार उसे खोजने हेतु शत-शत जोर और लगाये । जब निकट पहुँचकर उसे देखने लगी तो पाया कि उसके किवाड़ों में कुंडी लगी हुई है । (मैंने फिर भी हिम्मत नहीं हारी) मेरी जिज्ञासा बढ़ती ही गयी और मैं वहीं पर उसकी ताक में बैठ गयी ॥ ३ ॥

लल बु चायस सौमन बागु बरस,  
वुछुम शिवस शखुथ मीलिथ तु वाह ।  
तंत्य लय कंरुम अमर्यत सरस,  
जिदय मरस तु मै करि क्याह ॥ ४ ॥

ललाहं गता यावन्मानसाराम द्वारकम् ।  
विलोकितस्तदा शक्त्या शिवो विलसितो मया ।  
स्वात्मा निमज्जितस्तोषात् तस्मिन् पीयूषपुष्करे ।  
जीवन्तीव मृता तावत् किं कुर्या विवशा सती ॥ ४ ॥

मैं लल जब स्वमन रूपी बाग के द्वार पर पहुँची तो देखा कि (भीतर) शिव शक्ति से मिले हुए हैं । आनन्द-मन होकर मैंने अपने आपको (परमात्मा रूपी) अमृत-सर में लय कर दिया । अब अगर मैं जीते जी मर भी जाऊं तो मुझे कोई चिंता नहीं ॥ ४ ॥

गौरु कथ हृदयसमंज बाग दृटुम,  
गंगु जल नाविम तन तु मन ।  
सौदीह जीवन मौरवतय प्रोवुम,  
यमु बयि चोलुम पोलुम अरत ॥ ५ ॥

गुरोर्गिरं गीर्णवती निजान्तरे  
गङ्गाम्भसा धौतवती निजां तनुम् ।

एकं शिवं प्राप्तवती यदा तदा

मुक्ता मुदा मृत्युभयात् स्वजीवने ॥ ५ ॥

गुरु की बात (शिक्षा) को मैंने बीच हृदय में धारण कर लिया । गंगाजल से इस तन और मन को धो डाला । तब जीते-जी इस जीवन से मुक्ति प्राप्त कर ली और यम का भय सहते (परवाह न करते) हुए एक (शिव) को अपना बनाया ॥ ५ ॥

कलन कालु जाल्य योदवय ज्ञे गोल;  
 वैन्दिव गिह वा वैन्दिव वनवास।  
 जानिथ सरवुगथ प्रौंबो अमोल;  
 युथुय जाम्यख त्युथुय आस ॥ ६ ॥

कालजालेन साकं चेत् कलना-विलयो भवेत्,  
 तदा गृही वा वनवासी भवत्वं नाव बन्धनम्।  
 जानीहि सर्वं नाथममलं सर्वतो मुखम्,  
 तदा ज्ञानानुरूपं ते रूपं भावीति निश्चयः ॥ ६ ॥

काल के जाल (काल-चक्र) के साथ-साथ (रे मनुष्य !) यदि तेरी  
 कलाएँ (इच्छाएँ) भी मिट जाएँ तो चाहे फिर तू वनवासी बने या  
 गृहस्थ, कोई अन्तर नहीं पड़ता। बस, इतना जान ले कि प्रभु सर्वगत  
 और निर्मल है। जैसा उसको समझेगा वैसा ही तुझे प्राप्त होगा ॥ ६ ॥

आयस वते गंयस नु वते,  
 सुमन सौथि मंज लूसुम दौह।  
 वन्धस वुछुम तु हार नु अथे,  
 नावि तारस दिमु क्या बो ॥ ७ ॥

समागता सरलपथेन विश्वे  
 निवर्तने राजपथो न विद्यते।  
 अस्तंगते दिनकरे स्वकरे न देयं  
 यायां कथं निधनपारमपारतोयम् ॥ ७ ॥

(इस संसार में) मैं सीधी राह से तो आ गयी किन्तु (मोह-माया से  
 पड़कर) यहाँ से सीधी राह से लौट न पाई। अभी बीच सेतु से गुजर  
 ही रही थी कि दिन ढल गया। (साधना रूपी कमाई की) जेव में हाथ  
 डाला तो देखा वहाँ एक कौड़ी भी नहीं। अब भला पार उत्तरने के लिए  
 (नाविक को) दूँ तो क्या दूँ ? ॥ ७ ॥

असि पौंदि ज्ञोसि जामि,  
 न्यथुय सनान करि तीरथन।  
 वुहृय वंहरस नौनुय आसे,  
 निशि छुय तु परज्जनावतन ॥ ८ ॥

स्नातं हसन्तं विविधं विधेयं  
 कुर्वन्तमेतत्पुर एव सन्तम्।

पश्यात्मदेवं निजवेह एव  
 कृतं प्रदेशान्तरमार्गणेन ॥ ८ ॥

(रे मनुष्य ! यह शिव ही है जो) तेरे भीतर (कभी) हँसता है,  
 कभी छींकता है, कभी अंगड़ाइयाँ लेता है और कभी खाँसता है। वह  
 नित्य (तेरे मन के संकल्प-विकल्प रूपी विचारों के) तीथों पर स्नान करता  
 है। वर्षभर निवंसन रहता है। (तेरा शरीर ही उसका वसन है)  
 अर्थात् वह तेरे भीतर (पास) है, उसे (रे मनुष्य !) तू ढूँढ ले ॥ ८ ॥

आयस कमि दिशि तु कमि वते,  
 गछु कमि दिशि कवु जानु वथ।  
 अनति दाय लगिमय तते,  
 छेनिस फौकस कांह ति नो सथ ॥ ९ ॥

क्या दिशा केन पथागताहं  
 पश्चाद्गमिष्यामि पथाऽथ केन।  
 इत्थं गर्ति वेचि निजां न तस्मात्  
 उच्छ्रवासमात्रेण धृति भजामि ॥ ९ ॥

मैं किस दिशा और किस मार्ग से आई, नहीं जानती। किस दिशा  
 और किस मार्ग से (वापस) जाऊँगी, यह भी नहीं जानती। (दिशा-बोध  
 हो सकता है) जब अन्ततः मुझे कोई सत्परामर्श दे। क्योंकि मात्र  
 साधन (योग, प्राणायाम आदि) पर अवलंबित रहने में कोई सार  
 ॥ ९ ॥

आसा बोल कडिन्यम सासा,  
मै मनि वासा खीद ना हेये ।  
बौ योद सहजु शंकरु बंखुच्च आसा, ११  
मंकरिस सासा मल क्या पेये ॥ १० ॥

अवाच्यानां

सहस्राणि

कथयन्तु न मन्मनः ।  
मालिन्यम् एत्युदासीनं  
रजोभिर् मुकुरो यथा ॥ १० ॥\*

मेरे लिए चाहे कोई अपने मुँह से हजार गालियाँ भी क्यों न निकाले,  
मेरे मन के वासी को (आत्मा को) उससे किसी तरह का खेद नहीं  
पहुँचेगा । मैं अगर सहज (स्वात्म) शंकर की भक्त हूँ तो भला मेरे  
मन-दर्पण पर मैल कैसे जम सकती है ? ॥ १० ॥

कंद्यव गैह तैज्य कंद्यव वनवास,  
वैफौल मन ना रंटिथ तु वास ।  
द्यन राथ गंजरिथ पनुन श्वास,  
युथुय छुख तु त्युथुय आस ॥ ११ ॥

कति गता गहनं गृहत्यागिनो  
विफलिता अवशीकृतमानसाः ।  
विगणयन्निज प्राण परिक्रियां  
परिलभस्व सदा निजतोषणम् ॥ ११ ॥

कह्यों ने घर त्याग दिए और वनवास करने लगे । किन्तु तब तक  
यह सब विफल है जब तक कि (चंचल) मन को वश में नहीं किया जाता ।  
(रे मनुष्य !) तू दिन-रात (ध्यानपूर्वक) अपने श्वासोच्छ्वास की गिनती  
कर अर्थात् अपने जन्म को बहुमूल्य समझ कर उसकी रक्षा कर । तू जिस  
स्थिति में है, उसी से संतुष्ट रह ॥ ११ ॥

ललद्यद  
कैह छी नैंदरि हंती वुदी,  
कैंचन वुद्यन न्यसर पैयी ।  
कैह छी सनान कंरिथ अपुती,  
कैह छी गैह बंजिथ ति अक्री ॥ १२ ॥

कश्चित् प्रसुप्तोऽपि विबुद्ध एव  
कश्चित् प्रबुद्धोऽपि च सुप्ततुल्यः ।  
स्नातोऽपि कश्चिवशुचिर्मतो मे  
भुक्त्वा स्त्रियं चाप्यपरः सुपूतः ॥ १२ ॥\*

कुछ (व्यक्ति ऐसे होते हैं जो) निद्रामग्न होकर भी जागृत रहते हैं ।  
कुछ जागृत होने पर भी निद्रामग्न रहते हैं । कुछ स्नान करने पर भी  
अपविन्न ही रहते हैं तथा कुछ घर (गृहस्थी) करने पर भी अक्रिय अर्थात्  
निर्लिप्त रहते हैं ॥ १२ ॥

क्याह करु पाँचन दंहन तु कहन,  
वौखशुन यथ लैजि कंरिथ यिम गंये ।  
सारी समुहन यथ रजि लमुहन,  
अदु क्याजि राविहे कहन गाव<sup>१</sup> ॥ १३ ॥

पञ्च चैव विकारा वश तथैकादश संख्यकाः ।  
गता विहाय मे देहं भिन्न-भिन्नानुमार्गगाः ।  
यदि ते गां हि कर्षेयुरेक मार्गानुसारतः ।  
अहो मदीया धी-धेनुः कथं भूयात् कुमार्गगा ॥ १३ ॥

इन पाँच (तत्त्वों), दस (विकारों) और ग्यारह (पाँच कर्मन्द्रियाँ,  
पाँच ज्ञानेन्द्रियाँ और एक मन) का क्या करूँ । ये सब मेरी हंडिया  
(देह) को खाली कर गये । (सभी भिन्न दिशाओं की ओर जा रहे हैं)  
काश ! ये सभी मिलकर एक ही दिशा में रस्सी को खींचते तो भला फिर  
ग्यारह की देखरेख रहते भी गाय कैसे भाग सकती थी<sup>१</sup> ? ॥ १३ ॥

<sup>१</sup> 'कहन गाव रावन्य' एक मुहावरा है जिसका अर्थ है अत्यधिक सावधानी के बाद  
किसी चीज का खो जाना । मुहावरे का शाब्दिक अर्थ है—ग्यारह (खालों) की  
रिक्ख से गाय का भाग जाना ॥ १४ ॥

कुश पोश तेल दुक जल ना गँड़े,  
सदबावु गौरु कथ युस मनि हैये ।  
शम्बूहस सौरि नैत्य पनुनि यैँड़े,  
सोय दपिजे संहूजु अक्रोय ना जैये ॥ १४ ॥

पुष्पादिकं द्रव्यमिदं न तस्य  
पूजासु सर्वमुपयोगि किंचित् ।  
गुरुपवेशाद् दृढया च भक्त्या  
स्मृत्याचर्यते येन विशुद्ध आत्मा ॥ १४ ॥\*

(साधना के लिए) कुशा, तेल, दीप, जल आदि की कोई आवश्यकता नहीं है। सद्भाव से जो गुरु की बात मन में उतारे और नित्य भावना रूप शंभु का स्मरण करे, वह कर्म-दंधन से मुक्त हो कर सहज-आनन्द में तल्लीन हो जाता है ॥ १४ ॥

छयथ गंडिथ शैमि ना मनस,  
ब्रांथ यिमव त्राव तिमय गंयि खंसिथ ।  
शास्तुर बूजिथ छु यमु बयि कूर,  
सु ना पौत्र तु दंनी लंसिथ ॥ १५ ॥

खादनाद् भूषणाद्वापि  
मनो यस्य गतभ्रमम् ।  
स मुक्तो नोत्तमण्डियो  
गृह्णात्यर्थं हि सोऽनृणः ॥ १५ ॥\*

(मात्र) खाने और पहनने से मन को शांति नहीं मिलती। जिन्होंने मिथ्या आशाओं को त्याग दिया, दरअस्ल वही उन्नति के शिखर पर चढ़े गये। शास्त्र सुन-सुनकर यम-भय बड़ा कूर दिखने लगता है। जो हन और मैं जान गयी कि स्व-प्रकाश मेरी देह में ही स्थित है। तब मैंने शास्त्रों के चक्कर में नहीं पड़ा अर्थात् जिसने उधार नहीं लिया, वही धनी है ध्यानपूर्वक प्रकाश को स्थिर किया और नित्य सुख प्राप्त करने आनन्द का भागीदार है ॥ १५ ॥

र्यानुक्य अम्बर लागिथ तने,  
यिम पद ललि दंप्य तिम हृदि अख ।  
कारुन्य प्रनावुक्य लय कौर लले,  
उथ जोति कोमुन मरनुन्य शंख ॥ १६ ॥

ज्ञानाम्बरेण परिभूषय भो! निजाज्ञम्  
लल्लोकत पावनपदेश्च विभूषयान्तः ।  
एवं यथा लल्ल गता स्वरूपं  
तथैव ते मरणभयं विधूयते ॥ १६ ॥

(ऐ मनुष्य ! तू) तन पर ज्ञान के अम्बर (वस्त्र) धारण कर, लल्ल ने जो पद कहे, उन्हें अपने हृदय में उतार। ऐसा करने से जिस प्रकार लल्ल (परम-शिव में) लौन हो गयी, उसी प्रकार तेरे चित्त में भी ज्योति उत्पन्न होगी और मरण की शंका लुप्त हो जाएगी ॥ १६ ॥

अभ्यास किनिय व्यकास फौलुम,  
सौं प्रकाश जोनुम यिहोय दीह ।  
प्रकाश ज्ञान मौरव यी दोरुम,  
सौंख्य बौरुम कोरुम तिय ॥ १७ ॥

अभ्यासतोऽन्तर्जले नलिनं प्रफुल्लं  
ज्ञातं मया स्वभवने स्फुरति प्रकाशः ।  
कृत्वा प्रकाशमचलं निजध्यानयोगात्  
शश्वत्सुखे सततमग्नमना अभूवम् ॥ १७ ॥

अभ्यास से मेरे हृदय में (आत्म-ज्ञान रूपी) कमल विकसित हुआ गया। अभ्यास से मेरे हृदय में (आत्म-ज्ञान रूपी) कमल विकसित हुआ गया।

ललि मैं दोपुख लूख हांड करनय,  
तवय चंजिम मनय शेख ।  
माग नोवुम नार ओलुम,  
कुहिन्य कोसम मनय शेख ॥ १५ ॥

लल्ले जनास्तव विलोक्य विचित्रवेषं  
निन्दारता इति मुहुः सुजना अबोचन् ।  
तेनागमद् गोपनभाव आत्मनः:  
शीतोष्णशोधिततया विमलं मनोऽभूत् ॥ १६ ॥

साधनावस्था में देख मुझे कई विचारवानों ने कहा कि लल, तुझे लोग  
पीड़ा पहुंचायेंगे, तेरी निदादि करेंगे । मगर, इससे मेरे मन का दुराव और  
दूर हुआ । माघ मास की सर्दी से अपने तन को नहलाया और गर्मी को  
सहन किया, तब जाकर मन की काली इच्छाएँ समाप्त हो गयीं ॥ १६ ॥

गगन चुय भूतल चुय,  
चुय द्यन पवन तु राथ ।  
अरुग चंदन पोश पोन्य चुय,  
चुय छुख सकलय तु लाग्यजि क्याह ॥ १७ ॥

आकाशो भूर्वायुरापोऽनिलश्च  
रात्रिश्चाहश्चेति सर्वं त्वमेव ।  
तत्कार्यत्वात्पुष्पमर्घादि च त्वं  
त्वत्पूजार्थं नैव किंचिल्लभेऽहम् ॥ १८ ॥\*

तू ही गगन, भूतल भी तू ही । तू ही दिन, पवन और रात ।  
अर्ध्य, चंदन, पुष्प, पानी भी तू ही । तू ही सब कुछ है, तो फिर  
तुझे क्या चढ़ाऊँ ? ॥ १९ ॥

गाटुलाह अख वुछुम बौछि सूत्य मरान,  
पन जन हरान पुहनि वावु लाह ।  
नैश बौद अख वुछुम वाजस मारान,  
तनु लल्ल बो प्रारान छेन्यम ना प्राह ॥ २० ॥

यथा पौषस्य वातेन पत्रहीनो भवेत् तरुः ।  
तथैव देहहीनोऽभूजज्ञनो बुद्धो बुभुक्षया ।  
अन्यच्च पाचको दृष्टस्ताडचमानः कुबुद्धिना ।  
लल्लाहं तत्प्रतीक्षेनु भवबन्ध विमोक्षणम् ॥ २० ॥

(मैंने) एक प्रबुद्ध को भूख से मरते देखा, मानो पौष-पवन (पतझर)  
से जर्जरित हो रहा हो तथा एक रसोइए को एक निर्बुद्धि से पिटले देखा ।  
(इस विरोधाभास को देखकर) मैं लल उस क्षण की प्रतीक्षा करने लगी  
जब मेरे भवबन्धन छूट जाएँ ॥ २० ॥

जु ना बौह ना दैय ना ध्यान,  
गव पानय सरवुक्रिय मंशिथ ।  
अन्तो ड्यूठुख केंह ना अनवय,  
गयि सथ लयि पर पशिथ ॥ २१ ॥

त्वं नासि नाहं न च तत्रध्येयं  
ध्यानं न तत्वास्तिच सर्वकारकः ।  
पश्यन्ति नो तत्र च नेत्रहीना  
शिवं विपश्यन्ति गुणाभिरामाः ॥ २१ ॥

वहाँ न तू है, न मैं हूँ, न ध्येय है और न ध्यान । सर्वकारी (सर्व-  
कारक परब्रह्म) भी वहाँ खो जाते हैं । अन्धों को तो वहाँ कुछ नहीं  
दिखता किन्तु सहज गुणियों को परमशिव के दर्शन हो जाते हैं ॥ २१ ॥

ज्ञामर छतुर रथु सिंहासन,  
हलाद, नाट्य रस तूला परयंक।  
क्याह मोनिथ यैति सिथुर आसुवुन,  
कोजनु कासीय मरुनुन्य शंक ॥ २२ ॥

सिंहासनं चामरछत्रसंयुत  
माहादकं मोहक भोगसाधनम् ।  
किं तत् स्थिरं चिन्तयसि स्वसानसे  
ज्ञातं, त्वया मरणभयं न ज्ञातम् ॥ २२ ॥

चैवर, छत्र, रथ, सिंहासन, आहाद, नाट्य-रस, रेशमी पर्यंक आदि  
को (रे मनुष्य !) तूने क्या इस संसार में स्थिर माना है ? (ये सारे  
ऐश्वर्य भोग के साधन अस्थिर हैं, स्थिर अगर कोई वस्तु है तो वह है) मरने  
की शंका, जिसे तू भुला बैठा है ॥ २२ ॥

तूरि सलिल खोत ताय तूरे,  
हिमि त्रै गंयि ब्यन अब्यन विमरशा ।  
ब्रयतनि रव बाति सब समय,  
शिव मय ब्राच्चर जगपशा ॥ २३ ॥

मायाजाड्यं तज्जडं बोधनीरं  
संसृत्याख्यं तद्वन्त्वं हिमं च ।  
चित्सूर्येऽस्मिन् प्रोदिते लीणि सद्यो  
जाड्यान्मुक्तं नीरमाद्यं शिवाख्यम् ॥ २३ ॥\*

सलिल को जब (अत्यधिक) शीत अभिभूत कर लेती है तो वह जम  
जाता है अथवा हिम बन जाता है । विमर्श से काम लिया जाय तो इन  
तीन रूपों (सलिल, जमने की क्रिया व हिम) में तत्वतः कोई भिन्नता (एक-सी (पाषाणमय) स्थिति है । (इसलिए) रे पंडित ! तू पूजा  
नहीं है । जब चैत्य (विवेकरूपी) सूर्य इन पर चमकेगा तो ये सब किसकी करेगा ? अतः अपने मन और पवन (प्राण) को एकीकृत कर  
एक समान हो जाएंगे और तब बराबर जग शिवमय दिखाई देगा ॥ २३ ॥ दे (इसी में सार है) ॥ २५ ॥

दीहचि लरि दारि बर त्रोपुरिम,  
प्रानु चूर रोटुम तु द्युतमस दम ।  
द्वदयिचि कूठुरि अन्दर गोडुम,  
ओमुकि चोबुक तुलमस बम ॥ २४ ॥

सम्यङ्गनिरुद्धा निजकायमार्गा  
मया गृहीतो हृदि प्राणचौरः ।  
नावं चकाराति मुहुः प्रताडित  
ओङ्कारकायान्तु कशामिधातात् ॥ २४ ॥

अपने देहरूपी मकान की खिड़कियाँ व दरवाजे बंद कर मैंने उसमें  
प्राणरूपी चोर को पकड़ लिया और उसे बंद कर दिया । फिर हृदय की  
कोठरी में उसे बांधकर ओऽम् के चाबुक से उसको पीट-पीटकर गुंजा  
दिया यानी सहज नाद गूंज उठा ॥ २४ ॥

दीव वटा दिवुर वटा,  
प्यठ बौन छु यीकुवाठ ।  
पूज कस करख होटु बटा,  
कर मनस तु पवनस संगाठ ॥ २५ ॥

चैत्यं देवो निमित्तौ द्वौ त्वया यौ  
पूजाहेतोस्तौ शिलातो न भिन्नौ ।  
देवोऽमेयश्रित्स्वरूपो विधेयं  
तदव्याप्त्यर्थं प्राणचित्तैक्यमेव ॥ २५ ॥\*

देव भी पत्थर है और देवल (मन्दिर) भी पत्थर है । ऊपर नीचे  
स्थिति है । (इसलिए) रे पंडित ! तू पूजा  
किसकी करेगा ? अतः अपने मन और पवन (प्राण) को एकीकृत कर  
दे (इसी में सार है) ॥ २५ ॥

दमी डीठुम गंज दजुवुनी,  
दमी ड्यूठुम दुह न तु नार ।  
दमी डीठुम पांडुवनहुंज माजी, १३५  
दमी डीठुम क्राजी मास ॥ २६ ॥

क्षणेन दृष्टं ज्वलितमृजीषं  
क्षणेन नागिनं च धूमरेखा ।  
क्षणेन कुन्ती मुदिता पुनः शुचा  
घटस्य कर्तुर्हि गृहं समाश्रिता ॥ २६ ॥

अभी जलता हुआ चूल्हा देखा, और अभी उसमें न धुआं देखा और न आग । अभी पांडवों की माता को देखा, और अभी उसे एक कुम्हारिन के यहां शरणागता मौसी के रूप में देखा । (समय के खेल को कोई नहीं जान सका है !) ॥ २६ ॥

दमी डीठुम नद वंहवुनी,  
दमी ड्यूठुम सुम न तु तार ।  
दमी डीठुम थेर फौलुवुनी, १३७  
दमी ड्यूठुम गुल न तु खार ॥ २७ ॥

सद्यो वहन्तीह नदी विलोकिता  
न तव सेतुर्नच तरणसाधनम् ।  
विलोकिता पुष्पसमन्विता लता  
पुनर्न पुष्पं नच कण्टकं ततः ॥ २७ ॥

अभी मैंने बहती हुई नदी को देखा, और अभी उसपर न कोई सेतु देखा और न पार उतरने के लिए पुलिया ही । अभी खिली हुई फूलों की एक डाली देखी, और अभी उसपर न गुल (सुमन) देखे और न काटे ॥ २७ ॥

दमी ड्यूठुम शबनम प्यवान,  
दमी ड्यूठुम प्यवान सूर ।  
दमी डीठुम अनिगटु रातस, १३५  
दमी ड्यूठुम दौहस नूर ॥ २८ ॥

नौहारविन्दुपतनेन निरीक्षिता श्रीः  
तत्रैव नेत्रपथगस्तु हिमप्रपातः ।  
जाता विकारवशगा तमसा तमिक्षा  
दृष्टस्तदैव दिवसे मधुरः प्रकाशः ॥ २८ ॥

अभी शबनम को गिरते देखा और अभी पाला पड़ते देखा । अभी रात में अन्धकार को देखा और अभी दिन में नूर (प्रकाश) देखा ॥ २८ ॥

दमी आसुस लौकुट कूरा,  
दमी सपनिस जवां पूर ।  
दमी आसुस फेरान थोरान, १३९  
दमी सपनिस दजिथ सूर ॥ २९ ॥

प्रागहं बालिकाऽभूवं  
पश्चाद् यौवनशालिनी ।  
अहो गतिमती शूत्वा  
साम्प्रतं भस्मतां गता ॥ २९ ॥

अभी मैं एक छोटी लड़की थी और अभी पूरी जवान बन गयी ।  
अभी मैं चलती-फिरती थी और अभी जल कर राख हो गयी ॥ २९ ॥

नाबुद्य बारस अटु गंड ड्योल गोम,  
देह कान होैल गोम ह्यकु क्यहो ।  
गौरु सुंद वनुन रावन त्योल प्योम,  
पहलि रौंस छ्योल गोम ह्यकु क्यहो ॥ ३० ॥

अद्यावधि सिताभारोधूतोऽग्रे धार्यते कथम् ।  
धनुर्वर्णदसमोदेहो भूनो भारोहि वाधते ।  
न रुचितो गुरुनिर्वेशः सावहेलं पृथगगता ।  
अधुना हन्त दिड्मूढा यथाऽज्ञा पालकं विना ॥ ३० ॥

(जिस) मिश्री (सांसारिक सुख-संपदाओं) की गठरी (मैं कन्धे पर ढो रही थी उस) की गाँठ ढीली पड़ गयी। देह कमान के समान झुक गयी। अब भला यह भार कैसे वहन कर सकँगी। ऊपर से गुरुपदेशः को भी कछुआ जानकर अवहेलना की। अब तो मेरी हालत गड़रिए के बिना रेवङ्ग (भेड़ों के समूह) की जैसी हो गयी है। भला यह भार अब कैसे वहन कर सकँगी ! ॥ ३० ॥

नाथ ! ना पान ना पर जोनुम,  
सदाय बोदुम यि कौं दिह ।  
ब्रु बो बो ब्रु म्युल नो जोनुम,  
ब्रु कुस बो कौसु छु संदिह ॥ ३१ ॥

नाथ न त्वं न चात्मापि  
ज्ञातो देहाभिमानतः ।

स्वस्यैक्यं च त्वया तेन  
का आवामिति संशयः ॥ ३१ ॥\*

हे नाथ ! न मैंने (कभी) अपने (स्व) को और न (कभी) पर को जानने की कोशिश की। सदैव इस कुदेह की चिता करती रही। तू मैं, और मैं तू—इस मेल को भी कभी न जान सकी। मैं तो इसी सन्देह में पड़ी रही कि तू कौन और मैं कौन ! ॥ ३१ ॥

नियम कर्योथ गरबा,  
उत्तरस कर बा पैयी ।  
मरुनु ब्रोंठुय मर बा, १५४  
भरिथ तु मरतबु हुरी ॥ ३२ ॥

गर्भवासे प्रतिज्ञातं  
विस्मृतं किन्तु कारणम् ।  
भव जीवन्मृतो येन  
पद्यसे परमं पदम् ॥ ३२ ॥

गर्भवास में (तूने रे मनुष्य !) (आंत्म-चित्तन का जो) नियम पाला था, उसे तू भूल क्यों गया ? (अभी भी मौका है) तू मरने से पहले ही मर जा क्योंकि मर के ही मरतबा (पद, यश) बढ़ता है ॥ ३२ ॥

प्रथुय तीरथं गङ्गान संन्ययास,  
गारान सौदरशनु म्युल ।  
चित्ता परिथ मव निशपथ आस, १७३  
डेशख दूरे द्रमुन म्युल ॥ ३३ ॥

यत्नेन मोक्षैकधियः सदामी  
संन्यासिनस्तीर्थंवरान् प्रयान्ति ।  
चित्तैकसाध्यो न स लभ्यते तै-  
द्वूर्वास्थलं भात्यतिनीलमारात् ॥ ३३ ॥\*

(परब्रह्म के) सुदर्शन हेतु संन्यासी प्रत्येक तीर्थ में जाता है। (पर उसे नहीं मालूम कि परब्रह्म उसके चित्त में ही है) रे मनुष्य ! तू अपने चित्त को पढ़ और इस निष्पथ (तीर्थाटन आदि) को त्याग दे। तीर्थयात्रा छूट से धास का तीला दिखने के बराबर है (अर्थात् दूर के ढोल सुहावने वाली बात है) ॥ ३३ ॥

प्रान तय द्यान क्याह सन करिय,  
च्यतस रठ त्वकरुय वग ।  
मनस तु पवनस मिलवन कर, ३४२  
सहजस मंज कर तिरथ स्नान ॥ ३४ ॥

स्नानेन ध्यानेन कथं भविष्यति  
कार्यस्य सिद्धिरवशीकृतात्मना ।  
प्राणस्य मनसा सह योजनेन  
सहजस्वरूपे कुरु स्नानमन्न ॥ ३४ ॥

V.V. ३४  
स्नान और ध्यान से भला क्या होगा ! तू अपने चित्त की  
लगाम को जरा मज्जबूती से पकड़ । मन और पवन को सिला दे तथा  
सहज (परम शिव) के तीर्थ में स्नान कर ॥ ३४ ॥

पानस लांगिथ रुदुख मे चु,  
मे च्रे छांडान लूसुम दौह ।  
पानस मंज यैलि ड्यूठुख मे चु,  
मे च्रे तु पानस द्युतुम छोह ॥ ३५ ॥

देहादिष्टकोशपिधानवस्त्वा-  
मप्राप्य खिन्नास्मि चिरं महेश ।  
उपाधिनिर्मुक्तविबोधरूपं  
ज्ञात्वाद्य विश्वान्तिमुपगताऽहम् ॥ ३५ ॥

तुम मेरे भीतर छिपे रहे और मैं तुम्हें दिन-रात (दाहर) कूँक्ती  
रहो । (जिस दिन) तुम्हें अपने भीतर छिपा पाया (उस दिन से) मुझे  
अभिन्नत्व का बोध हो गया और मैं आनंदमग्न होकर झूम उठी ॥ ३५ ॥

पर ताय पान यैम्य सौम मोन,  
यैम्य ह्युव मोन द्यन क्योह राथ ।  
यैम्यसुय अदुय मन साँपुन, ३६  
तमी ड्यूठुय सुरु गुरु नाथ ॥ ३६ ॥

आत्मा परो दिनं रात्रिर्यस्य सर्वमिदं समम् ।  
भातमद्वैतमनसस्तेन दृष्टोऽमरेश्वरः ॥ ३६ ॥

जिसने पर और स्व को समान माना, जिसने दिन और रात को एक  
सात्त्वा, जिसका मत अद्वय बन गया, उसी ने सुरगुरु नाथ (अमरेश्वर) के  
दर्शन किये ॥ ३६ ॥

ब्रोंठ कालि आसन तिथी केरन,  
टंग चूँथ्य पपन च्छेन सूत्य ।  
माजि कोरि यथुवास कंरिथ नेरन, ३७  
दौह द्येन बरन परद्यन सूत्य ॥ ३७ ॥

आगामि - कालस्य कुलक्षणं यत्  
कालानपेक्षी फलपाकयोगः ।  
वास्थति स्वकन्यां परकामुकाय  
जननी धनार्थं न जुगुप्तिं स्यात् ॥ ३७ ॥

आने वाले समय के (कलियुग के) लक्षण कुछ ऐसे होंगे कि नाश-  
प्राप्तियाँ और सेव-खूबानियों के साथ पकेंगे (यद्यपि दोनों भिन्न मौसम में  
प्रकटते हैं) और माताएँ (अपनी) पुत्रियों के संग बाहों में बाहें डाले ग़ेरों  
के यहाँ दिन बिताएंगी ॥ ३७ ॥

बान गोल ताय प्रकाश आव जूने,  
चंद्रुर गोल ताय मौतुय उयथ ।  
उयथ गोल ताय केह ति ना कुने, १७६  
गंय बूर बुवह सौर व्यसरजिथ क्यथ ॥ ३८ ॥

भानौ नष्टे काशते चन्द्रबिम्बं  
तस्मिन्नष्टे काशते चित्तमेव ।  
चित्ते नष्टे दृश्यजातं क्षणेन  
पृथ्व्यादीदं गच्छति क्वापि सर्वम् ॥ ३८ ॥\*

भानु (सूर्य) के गलने पर चन्द्रमा में प्रकाश आता है। चन्द्र के गलने पर चित्त प्रकाशित हो जाता है। चित्त के गल जाने पर कहीं कुछ नहीं रहता तथा 'भूर्भुवःस्वः' अस्तित्व-शृण्य हो जाते हैं ॥ ३८ ॥

कुस डिगि तु कुस जागि,  
कुस सर वतरि तेलि ।  
कुस हरस पूजि लागि, ६६  
कुस परमु पद मेलि ॥ ३९ ॥

सुप्तः कः कः प्रबुद्धश्च  
कि सरो यन्तु रिष्यति ।  
किं वस्तु यद् हरस्याच्यं  
प्राप्य कि परमं पदम् ॥ ३९ ॥

कौन सोया हुआ है और कौन जागा हुआ है? वह कौन-सा सरोवर है जिससे बूद-बूद रिसती है? वह कौन-सी वस्तु है जो हर (शिव) के लिए पूजनीय है? वह कौन-सा परमपद है जो (साधनोपरान्त) प्राप्य है? ॥ ३९ ॥

मन डिगि तु अकौल जागि,  
दृष्टिय सर पंचुयिदरिय वतरि तेलि ।  
सौव्यच्चारु पोन्य हरस पूजि लागि,  
परमु पद चेतनु शिव मेलि ॥ ४० ॥

सुप्तं मनो जागरणं तदात्मनः  
सरो निरुद्धेन्द्रियपञ्चकं ल्पवेत् ।  
शिवाभिषेको हि जलेन तेन  
शिवोपलविधिं परं पदं स्यात् ॥ ४० ॥

जब मन सो (तल्लीन हो) जाता है तो 'अकूल' अर्थात् अन्तरात्मा जागृत हो जाती है। सुदृढ़ रहने वाली पंचेन्द्रियों से उसपर स्वात्म-चित्तन के जल की पूजा होती है और तब शिव-चैतन्य का परमपद मिलता है ॥ ४० ॥

मंकरिस मल जन चौलुम मनस,  
अदु लंबुम जनिस जान ।  
सु येलि डयूठुम निशि पानस, १८१  
सोरुय सुय तु बु नो केह ॥ ४१ ॥

चित्तादर्शं निमंलत्वं प्रयाते  
प्रोद्भूता मे स्वे जने प्रत्यभिज्ञा ।  
दृष्टो देवः स्वस्वरूपो मयासो  
नाहं न त्वं नैव चायं प्रपञ्चः ॥ ४१ ॥\*

जब मेरे मन-दर्पण की मैल धुल गई तो मुझे आत्म-ज्ञान हो गया तथा उसे (शिव को) अपने में ही स्थित पाया। मैंने देखा कि वही सब कुछ है और मैं कुछ भी नहीं ॥ ४१ ॥

कुस पुश तु कौसु पुशानी,  
कम कुसुम लाग्यज्यस पूजे ॥  
कवु गोड दिज्यस जलुचि दानी, ६०  
कवु सनु मन्तुरु शंकर स्वात्मु वुजे ॥ ४२ ॥

कः पौष्टिकः कापि च तस्य पत्नी  
पुष्टैश्च कैर्देववरस्य पूजा ।  
कार्या तथा किं गडुकं विधेयं  
मन्त्रश्च कस्त्रव वद प्रयोज्यः ॥ ४२ ॥\*

माली कौन ? और मालिन कौन ? कौन से कुसुम उसकी पूजा में चढ़ाओगे ? किस जल से उसका अभिषेक करोगे ? और वह मन्त्र कौन-सा है जिससे स्वात्म-शंकर के लिए प्रयोज्य (अभिमंत्रण योग्य) है ? ॥ ४२ ॥

मन पुश तय यछ पुशानी,  
बावुक्य कुसुम लाग्यज्यस पूजे ।  
शेशि रसु गोडु दिज्यस जलु दानी,  
छोपि मन्तुरु शंकर स्वात्मु वुजे ॥ ४३ ॥

इच्छामनोभ्यां ननु पौरि -भ्या-  
मादाय पुष्पं दृढभावनाख्यम् ।  
स्वानन्वपूर्गडुकं च दत्त्वा  
मौनाख्यमन्त्रेण समर्चयेशम् ॥ ४३ ॥\*

मन माली और जिजासा मालिन । भाव-कुसुमों से उसकी पूजा करना । शशिरस (अमृत जल) से उसका अभिषेक करना और तब मौन रूपी मन्त्र-जाप से स्वात्म-शंकर की आराधना करना ॥ ४३ ॥

मल वौंदि जोलुम,  
जिगर मोरुम ।  
तैल लल नाव द्राम, १६२  
यैल दल्य नाव्यमस तंत्य ॥ ४४ ॥

ततोऽत्र दृष्ट्वावरणानि भूयो  
ज्ञातं मयात्रैव भविष्यतीति ।  
भड्क्त्वा यदा तानि च संप्रविष्टा  
लल्लेति लोके प्रथिता तदाहम् ॥ ४४ ॥\*

७.५

(जब): मैंने हृदय की सारी मैल जला डाली, जिगर (इच्छाओं),  
को भी मास्त डाला और उनके द्वार पर अंचल पसारे जमकर बैठ गई,  
तब कहीं जाकर मेरा लल नाम प्रसिद्ध हो पाया ॥ ४४ ॥

मारुख मारुबोथ काम क्रूद लूब,  
नतु कान बरिथ मारुनय पान ।  
मनय ख्यन दिख स्व व्याच्चारु शम,  
विशय तिहुंद क्याह क्युथ द्रूव जान ॥ ४५ ॥

काम क्रोधादिकान् शत्रून्, नाशयात्मविनाशकान् ।  
सद्विचारेण ते शान्ति गमिष्यन्ति न संशयः ।  
विषयाः सन्ति के तेषां दृढं सम्यग् विचारय ।  
एवं कृतप्रयत्नस्त्वं कृतकृत्यो भविष्यसि ॥ ४५ ॥

काम, क्रोध और लोभ धातक हैं, (रे मनुष्य !) इनको मारकर समाप्त कर दे, अन्यथा ये तुझे ही अपने तीरों से मार देंगे । इन्हें सुविचारों के खाद्य द्वारा शांत स्थिति में ले आ और उनके विषय क्या हैं, यह दृढ़ता से जानने की कोशिश कर ॥ ४५ ॥

मूढ जानिथ पशिथ ति कोर,  
कोल श्रुत वोन जडुरुफ आस ।  
युस यि दपी तस ती बोल, १९२  
यिहोय तत्व विदिस छु अभ्यास ॥ ४६ ॥

ज्ञात्वा सर्व सूढवत्तिष्ठ स्वस्थः  
श्रुत्वा सर्व श्रोत्रहीनेन भाव्यम् ।  
१.८१  
१.८२  
वृष्ट्वा सर्व तूर्णमन्धत्वमेहि  
तत्त्वाभ्यासः कीतितोऽयं बुधेन्द्रैः ॥ ४६ ॥\*

(रे मनुष्य ! तू) जानते हुए भी मूढ बन, देखते हुए भी चक्षुहीन बन, सुनते हुए भी बहरा बन और जागृत होते हुए भी जड़-रूप बन । जो जैसा कहे उसके साथ वैसा ही बोल । यही तत्त्वविद का अभ्यास है ॥ ४६ ॥

यथ सरस सिरि फौल ना वैची,  
तथ सरु सकली पोन्य च्यन ।  
१.८३  
मृग सृगाल गंड्य जलु हसती,  
ज्यन ना ज्यन तु तोतुय प्यन ॥ ४७ ॥

सरोवरे यत्र न सर्षपस्य  
कणोऽपि मात्येव विच्चिवमेतत् ।  
विवर्धते तत्पयसा समस्तं  
यावत्प्रमाणं खलु देहिजातम् ॥ ४७ ॥\*

(कैसी विडम्बना है कि) जो सरोवर चावल के एक दाने तक को अपने में समा नहीं सकता अर्थात् सुरक्षित नहीं रख सकता, उसी सरोवर के पानी से सबकी प्यास बुझती है । (मृग, सृगाल, गेडा और जलहस्ति आदि) सब इसी जल से उत्पन्न होते हैं और इसी में समा जाते हैं । (इस संसार में सब-कुछ नश्वर है) ॥ ४७ ॥

यवु तूर ब्रलि तिम अम्बर ह्यता,  
ख्योद यवु गलि तिम आहार अन ।  
ज्यता सौ परव्यचारस प्यता,  
ज्यनतन यि देह वन कावन ॥ ४८ ॥

शीतार्थं वसनं ग्राह्यं क्षुधार्थं भोजनं तथा । १९७  
मनो विवेकितां नेयमलं भोगानुचिन्तनैः ॥ ४८ ॥\*

ठंड दूर करने के लिए अम्बर (वस्त्र) धारण करे; क्षुधा मिटाने हेतु आहार ग्रहन कर ले । रे चित्त ! किन्तु (जिससे तुझे आनंद की प्राप्ति हो) उस स्व और पर का विचार कर, चिंतन कर ले, नहीं तो अंत में तेरी यह देह वन्य कौओं का आहार बनेगी ॥ ४८ ॥

१.८४  
यि यि करुम कोरुम सु अरचुन,  
यि रसनि व्यञ्जोरुम ती मंथुर ।  
योहय लोगमो दिहस परचुन,  
सुय १यि परमु शिवुन तंथुर ॥ ४९ ॥

१.८५  
करोमि यत्कर्म तदैव पूजा  
वदामि यच्चापि तदेव मंत्रः ।  
यदेव चायाति तथैव योगाद्- १९८  
द्रव्यं तदेवास्ति ममात्र तन्नम् ॥ ४९ ॥\*

मैंने जो-जो कर्म किए वही मेरी अर्चना है, जो रसना (जीभ) से परिच्छारित किया वही मेरे मंत्र हैं । देह से यदि कोई काम लिया तो वह परिचय-प्रत्यभिज्ञा (यह ज्ञान कि परमेश्वर और जीवात्मा एक है); और वास्तव में, परम-शिव के तंत्र का सार भी यही है ॥ ४९ ॥

यिहय मात्रु रूप पय दिये,  
यिहय बार्यया रूप करि विशेश ।  
यिहय माया रूप अंति जुव हैये,  
शिव छुय कूठ तु ब्रेन वौपदेश ॥ ५० ॥

भार्यारूपेण या नारी, तर्पयेन्नरवासनाम् ।  
मातृरूपेण सा नारी, वार्तस्त्वयं वितनोति हि ।  
विपरीता तु माया सा, प्राणानपहरिष्यति । २०२  
शिवस्य दर्शनं न स्यादुपदेशं विचारय ॥ ५० ॥

(नारी की महिमा के सम्बन्ध में लल कहती है :—) मातृ-रूप में  
यह पय (दूध) पिलाती है, भार्या-रूप में विषय-वासना की तुप्ति करती  
है और अन्ततः माया रूप में प्राण हरण कर लेती है। शिव-प्राप्ति  
कठिन है, (रे मनुष्य !) इस उपदेश को तू सावधान होकर समझ  
ले ॥ ५० ॥

युस यि करुम करि प्यतरुन पानस,  
अरजुन बरजुन बैयिस क्युत ।  
अंति लागि रोस्त पुशिरुन स्वात्मस,  
अदु यूर्य गँडि तु तूर्य छुस ह्योत ॥ ५१ ॥

यादृशं कुरुते कर्म तादृशं लभते फलम् ।  
नान्यस्तु फलभागी स्यात् स्वात्मैव फलभुग्भवेत् ।  
फलकामो न कुर्यान्निःस्पृहः कार्यमाचरेत् । २०५  
अपर्यित्वात्मने सर्वं कल्याणं लभते परम् ॥ ५१ ॥

जो जैसा कर्म करेगा उसका वैसा फल उसे भुगतना पड़ेगा । दूसरे  
उसमें भागीदार नहीं हो सकते । मनुष्य को चाहिए कि वह निःस्पृह  
होकर कर्मफल को स्वात्म (परमात्मा) के ऊपर छोड़ दे । फिर जहाँ  
कहीं भी जाएगा वहाँ उसका हित होगा ॥ ५१ ॥

हे गौरा परमेश्वरा,  
बावाम ब्रेय छुय अन्तर व्योद ।  
दौशवय वौपदान कंदुपुरा,  
हह क्व तुरुन तु हा हा कवु तोत ॥ ५२ ॥

गुरो ममैतमुपदेशमेकं  
कुरुष्व बोधाप्तिकरं दयातः ।  
हा: - हः इमौ स्तः सममास्यजाता- २२५  
वुष्णोऽस्ति हा: किमथ हः सुशीतः ॥ ५२ ॥

हे मेरे गुरु-परमेश्वर ! आप अन्तर्यामी (सर्वज्ञ) हैं, अतः मुझे जरा  
यह समझाइए कि श्वास-प्रश्वास दोनों भीतर से उद्भूत होते हैं, मगर फिर  
भी हा ! हा ! गर्म क्यों लौर हू ! हू ! शीतल क्यों ? ॥ ५२ ॥

सौय शिल पीठस तु पटस,  
सौय शिल छय प्रथिवोन देश ।  
सौय शिल शुबुवुनिस ग्रटस,  
शिव छुय कूठ तु ब्रेन वौपदेश ॥ ५३ ॥

यथा शिलैकैव स्वजातिभेदात्  
पीठादिनानाविधरूपभागिनी ।  
तथैव योऽनन्ततया विभाति  
कष्टेन लभ्यं शृणु तं गुरोः शिवम् ॥ ५३ ॥

जो शिला पीठ (चौकी) में लगी है, वही सङ्क पर भी है । जो  
शिला पृथ्वी-तल पर है वही शिला चक्की में भी शोभायमान है । (मूल-  
तत्व एक है पर स्वरूप भिन्न-भिन्न दिखते हैं) इसी प्रकार शिवत्व का ज्ञान  
भी कठिन है, (रे मनुष्य !) इस उपदेश को तू सावधानी पूर्वक  
समझ ले ॥ ५३ ॥

रव मतु थलि थलि ताप्यतन,  
ताप्यतन वौतम देश ।  
वरुन मतु लूकु गरु अंत्यतन,  
शिव छुय कूठ तु चेन वौपदेश ॥ ५४ ॥

स्थले स्थले स्वैः किरण्यथा रविः  
पतत्प्रभेदेन गृहेषु वाऽधिष्ठम् ।  
जलं तथा सर्वजगद्गृहेषु  
कष्टेन लभ्यं शृणु तं गुरोः शिवम् ॥ ५४ ॥\*

व्या यह संभव है कि रवि थल-थल को अर्थात् प्रत्येक स्थल को तापित (प्रकाशित) न कर केवल कुछ उत्तम (गिने-चुने) देशों (स्थलों) को ही तापित (प्रकाशित) करे । इसी प्रकार व्या यह संभव है कि वरुण (जल देव) प्रत्येक घर में प्रवेश किये बिना रह सकें । (अर्थात् जिस प्रकार सूर्य और वरुण बिना भेदभाव के सभी प्राणियों के लिए हितकारी हैं उसी प्रकार शिव भी सब का है, सब के लिए है ।) बस, उसको समझना जरा कठिन है, यह उपदेश (बात) ऐ मनुष्य । तू जान ले ॥ ५४ ॥

राजस बाज्य यैम्य करतल त्यज्य,  
स्वरगस बाज्य छुय तफ ताय दान ।  
संहजस बाज्य यैम्य गौरु कथ पाज्य,  
पापु पौन्य बाज्य छुय पनुय पान ॥ ५५ ॥

यः खड्ग-हस्तः स लभेत राज्यं  
करोति पुण्यं लभते स नाकम् ।  
गुरुपदेशो शिवदर्शनं स्यात् ॥ ५६ ॥  
नरो हि हेतुनिज-पाप-पुण्ययोः ॥ ५५ ॥

जिसने तलवार उठाई वह राज्य का भागीदार बना । जिसने तप और दान किया वह स्वर्ग का भागीदार बना । जिसने गुरुपदेश को आत्मसात् कर लिया वह सहज (परमात्म-दर्शन) का भागीदार बना । (दरअसल, इस संसार में) पाप-पुण्य के कारणों का भागीदार मनुष्य स्वयं है ॥ ५५ ॥

राजु हमुस आसिथ सपदुख कौलुय,  
कुसताम चौलुय क्याहताम ह्यथ ।  
ग्रटु गव बंद तय ग्रटन ह्यैत गौलुय,  
ग्रटु वोल चौलुय फल फौल ह्यथ ॥ ५६ ॥

भूत्वापि त्वं राजसरालरूपः  
कथं स्वतः सम्प्रति सूकतां गतः ।  
कः सारमादाय गतस्त्वदीयं  
यस्मान्निरुद्धं तव प्राणचक्रम् ॥ ५६ ॥

(अंतकाल आने पर) राजहंस के समान होने पर भी (ऐ मनुष्य !) तुम गूंगे हो गये । जाने कौन तेरे भीतर से क्या लेकर भाग गया ! तेरी (जीवन रूपी) चक्की रुककर बंद हो गई और चक्कीवाला (अन्नादि के सदृश) चैतन्य रूपी फल लेकर भाग गया ॥ ५६ ॥

लल बो द्रायस कपसि पोशिचि संचुय,  
काड्य तु दून्य करनम यंचुय लथ ।  
तुयि यैलि खारिनम जाविजि तुये,  
वोवुर्य वानु गंयम अलांजुय लथ ॥ ५७ ॥

कापसि-पुष्प-कलिका-तुलनां दधाना ॥ २२४ ॥  
ललाहमल जगति प्रभुदा प्रफुल्ला ।  
हा हन्त ! तत्र निष्पीडन-चक्र-पिण्डा ।  
पश्चाच्च चर्मतन्वी-ध्वननेन ध्वस्ता ॥ ५७ क ॥

कणशो जर्जरा जाता पीड़ा-पीडित-दुर्भगा ।  
कुविन्दस्य गृहं प्राप्ता तन्त्रवाये विलसिता ॥ ५७ ख ॥

मैं लल उसी उमंग और चाव के साथ इस संसार में खिली थी जिस उमंग और चाव के साथ कपास के डण्ठल से फूल खिलता है । परन्तु बेलने की रगड़ और पिजयारे (धुनिये) की धुनकी ने मेरी खूब गत बनाई और बारीक बनाते-बनाते मेरा कण-कण उखाड़ डाला । फिर जुलाहे के यहाँ पहुँचकर (करघे पर) मैं लटक गई ॥ ५७ ॥

लाचारि बिचारि प्रवाद कौरुम,  
नदोर छुवु तु हैयिव मा ।  
फीरिथ दुबारु जान क्याह बौनुम,  
प्रान तु रहुन हैयिव मा ॥ ५८ ॥

असूचयं करुणस्वरेण जीवान्  
क्रेयं वृथा नश्वर-विश्व-पण्यम् ।  
चेत्कीणने प्रीणनमात्मनस्ते  
क्रेयाणि भो ! मानव-मानसानि ॥ ५८ ॥

✓ लाचार और बेचारा होकर मैंने आर्त पुकार की कि यह संसार अस्थिर है, इसे खरीदने की कोशिश मत करना । (अर्थात् इसमें मर्त फैसना) । साथ ही यह भी पुकारा कि खरीदना है तो प्राणियों के प्राणों (दिलों) को खरीद लो ! ॥ ५८ ॥

वाख मानस कौल अकौल ना अते,  
छोपि मुदरि अति ना प्रवेश ।  
रोजान शिव शेखुथ ना अते ॥  
मौतियय कुंह तु सुय बौपदेश ॥ ५९ ॥

वाइमानसं च तन्मुद्रे शिवशक्ती कुलाकुले ।  
यत्र सर्वमिदं लीनमुपदेशं परं तु तत् ॥ ५६ ॥\*

(रे मनुष्य !) वह (परमशक्ति) वाणी, मन तथा कुलीनता-अकुलीनता की सीमाओं से परे है । मौन-मुद्राओं का भी वहाँ प्रवेश नहीं है । शिव और शक्ति भी वहाँ रहते नहीं हैं । (इन सबके अतिरिक्त) तुम्हारे पास जो शेष बचा है, वही परमोपदेश है ॥ ५९ ॥

शिव शिव कारान हमसु गथ सोरिथ,  
छक्षिथ व्यवहार्य द्यन क्योह राथ ।  
लागि रोस्त अदुय युस मन कंरिथ,  
तस्य गथ प्रसन सुरु गौरु नाथ ॥ ६० ॥

शिवं जपन्तो हृदि हंसगत्या  
दिवानिशं ये परियापयन्ति ।

कुर्वन्त आसक्ति-विहीन-स्वान्तं 248

तेषु प्रसन्नः सुरनाथ-शङ्करः ॥ ६० ॥

✓ शिव-शिव करते (जपते) तथा हंस गति (सोऽहम्) का ध्यान करते हुए जो दिन-रात व्यवहारी (गृहस्थ, संसारी) बना रहे और जो अपने मन को लाग रहित व द्वैत-शून्य बनाये, उसी पर सुरगुरुनाथ (परम शिव) नित्य प्रसन्न रहते हैं ॥ ६० ॥

शिव वा कीशव वा जिन वा,  
कमलजूनाथ नाम दीरिन यियुह ।  
मे अबलि कास्यतन बवुरज ॥

सु वा, सुवा, सुवा, सु ॥ ६१ ॥

शिवो वा केशवो वापि जिनो वा द्रुहिणोऽपि वा ।

संसाररोगेणाकान्तामबलां मां चिकित्सतु ॥ ६१ ॥\*

(चाहे वे) शिव कहलाएँ, केशव कहलाएँ या जिन (तीर्थकर) कहलाएँ । या फिर कमलजनाथ (ब्रह्मा) नाम धारण कर लें । चाहे वे कुछ भी कहलाएँ, मुझ अबला को भवरुज (सांसारिक दुःखों) से मुक्ति दिला दें ॥ ६१ ॥

सिद्ध मालि सिदो सेद कथन कन थव,  
चै दोंह पथ कालि सोरन क्याह ।  
बालको तोह्य क्यथो द्यन राथ बर्खिव,  
काल आव कुठान तु कंरिव क्याह ॥ ६२ ॥

गुरुवर्य ! धैर्यविधुरा विरहे त्वदीये  
रांत्रिविवं कथमतो परियापयेम ।  
कालस्य वीक्षण-क्षणे करवाम किंवा  
बाला वयं किमपि बोधय बोधरूप ॥ ६२ ॥

✓ १५१. हे सिद्धमौल गुरुजी ! मेरी सीधी-सी बात पर कान धरना । आपके बाद हम बालक अपने दिन-रात कैसे गुजारेंगे ? काल हमारी कठिन परीक्षा लेगा और भला तब हम क्या करेंगे ? ॥ ६२ ॥

ह्यथ कंरिथ राज फेरिना,  
दिथ कंरिथ तपती ना मन ।  
लूब व्यना जीव मरिना,  
जीवंत मरि ताय सुय छुय ग्यान ॥ ६३ ॥

लब्ध्वापि राज्यं नहि तुष्टमन्तस्  
त्यक्त्वापि राज्यं नहि शान्तिमेति ।  
लोभं विना नैव मृतिंजनस्य  
लोभं जहीतीह विवेकवृत्तिः ॥ ६३ ॥

✓ १५२. (यह कैसी विडंबना है कि) राज्य (ऐश्वर्य के साधन) पाकर व उसका उपयोग करने पर भी मन तृप्त नहीं होता और राज्य त्यागने पर भी मन को संतुष्ट नहीं होती । (दरअसल, लोभ ऐसी चीज है कि) विना लोभ के जीव मरता नहीं है (लोभ उसके साथ लगा रहता है) जीते जी मनुष्य मर जाए, वह इच्छा-लोभ को मार दे, यही ज्ञान की बात है ॥ ६३ ॥

हा मनशि ! क्याजि छुख वुठान सैकि लूर;  
अभि रठि हामालि पकी नु नाव ।  
ल्यूखुय यि नारान्य करमुनि रुखि,  
ति मालि हेकी नु फिरिथ काँह ॥ ६४ ॥

त्वं कथं सिकता-रज्जु-निमणे निरतो नर !  
नातस्ते जीवनस्येषं नौका पारं गमिष्यति ।  
ललाटे कर्मरेखां यामदान्नारायणः स्वयम्, २८२  
न सा साधनशून्यस्य लोपं यस्यति दुर्जया ॥ ६४ ॥

रे मनुष्य ! तू क्यों रेत की रस्सी बनाता (बट्टा) है ? इससे, रेखले मानस ! तेरी जीवन-नैया पार नहीं लग सकती । नारायण ने तेरी जो कर्म (भाग्य)-रेखा खींची है, वह कभी किर (बदल) नहीं सकती ॥ ६४ ॥

अंदरी आयस चंद्रुय गारान,  
गारान आयस हिव्यन हिव्य ।  
चुय हय नारान, चुय हय नारान,  
चुय हय नारान, यिम कम विव्य ॥ ६५ ॥

चन्द्रमन्वेषमाणाऽहमन्तस्तो बहिरागता,  
बहिरन्तर्न भेदोऽस्ति, त्वं नारायण ! दृश्यसे ।  
सर्वत्र दर्शनं विष्णोः, सर्वगस्त्वं निरीक्ष्यसे,  
नारायण ! विचित्रेयं लीलादेवी विराजते ॥ ६५ ॥

(ध्यान-योग में स्थित होकर) मैं अन्दर से (सब को प्रकाशित करनेवाले) चन्द्र को दूंढते-दूंढते बाहर आ गई । (अर्थात् अंतर्जगत् से बहिरंगत् में आ गई) । (इस प्रक्रिया में) मैंने भीतर-बाहर दीनों को एक-जैसा पाया । दरअसल, हे नारायण ! तू ही सर्वत्र दिखा है मुझे । हे नारायण ! तू ही सर्वत्र दिखता है मुझको ! हे नारायण ! तेरी यह अद्भुत लोला कैसी विचित्र है ! ॥ ६५ ॥

अकुय ओमकार यस नाबि दरे,  
कुम्बुय ब्रह्मांडस सुम गरे।  
अख सुय मंथुर च्यतस करे,  
तस सास मंथुर क्याह करे ॥ ६६ ॥

आ ब्रह्माण्डं नाभितो येत नित्य-  
मौंकाराख्यो मन्त्र एको धूतोऽयम् ।

कृत्वा चित्तं तद्विमर्शेक्सारं ①  
किं तस्यान्यैर्मन्त्रवृन्दैविधेयम् ॥ ६६ ॥\*

जो मात्र ऊँकार को नाभिस्थान में (ध्यानपूर्वक) धारण कर ले तथा  
कुम्भक (प्राणायाम की एक अवस्था) से उसे ब्रह्माण्ड तक पहुँचा दे और  
केवल इसी एक मन्त्र (यानी ऊँ के जाप) को याद कर ले, उसे अन्य सहस्र  
मन्त्रों (को याद करने) की क्षमा आवश्यकता है ? ॥ ६६ ॥

अछ्यन आय तु गङ्गुन गङ्गे,  
पकुन गङ्गे द्वन क्यो राथ ।  
योरय आय तु तूर्य गङ्गुन गङ्गे,  
कोह नतु कोह नतु कोह नतु क्याह ॥ ६७ ॥

जराऽगता क्षीणतरोऽय देहो  
जातोऽवसायो गमनाय कार्य ।

समागताः स्मो यत एव तव  
गन्तव्यमेवेह दृढं न किञ्चित् ॥ ६७ ॥\*

(अनादि काल से) अविच्छिन्न गति से हम (इस संसार में) आते  
रहे और (यहाँ से) जाते रहे। (आवागमन का) यह चक्र दिन-रात  
चलता रहा है और चलता ही रहेगा। (रे मनुष्य !) तू अब यह प्रयत्न  
कर कि जहाँ से तू आया है, वहाँ चला जा। (वहाँ से मुँहकर न आ)।  
(आवागमन के इस चक्र से) तुझे कुछ-न-कुछ सीख ले लेनी चाहिए ॥ ६७ ॥

शिव गुर ताय कीशव पलुनस,  
ब्रह्मा पायद्यन वौलुस्यस ।  
यूगी यूगु कलि परज्ञान्यस,  
कुस दीव अशवु वारु प्यठ चड्यस ॥ ६८ ॥

शिवोऽश्वः केशवस्तस्य पर्याणमात्मभूस्तथा ।  
पादयन्त्रं तव योग्यः सादी क इति मे वद ॥ ६८ ॥\*

शिव घोड़ा है और केशव काठी तथा ब्रह्मा पायदान की शोभा  
बढ़ा रहा है। केवल योगी योग-बल से पहचान सकता है कि कौन-सा  
देव इस अश्व पर चढ़कर सवारी कर सकता है ! ॥ ६८ ॥

अनाहथ ख सौरुक शुन्यालय,  
यस नाव नु वरुन नु गुथुर तु रूफ ।  
अहम विमरशि नादु विन्दुय यस बोन,  
सुय दीव अशवु वारु प्यठ चड्यस ॥ ६९ ॥

अनाहतः खस्वरूपः शून्यस्थो विगतामयः ।  
अनामरूपवर्णोऽजो नादविन्द्रात्मकोऽस्ति सः ॥ ६९ ॥\*

अनाहत-ओहम् जिसकी छवि है, शून्य जिसका स्वरूप है (अर्थात्  
शून्यालय जिसका वास है), जिसका न नाम, न वर्ण, न गोत्र और न रूप  
है। आत्म-विमर्श से जिसे नाद-विन्दु आदि का ज्ञान है, वही देवता  
(योगशक्ति वाला शहस्रार) निर्गुण रूपी घोड़े पर चढ़कर सवारी कर  
(आवागमन के इस चक्र से) सकता है ॥ ६९ ॥

अव्यास्य सविकास्य लयि वौथू,  
गगनस सगुन म्यूल समि अटा ।  
शून्य गोल अनामय मौतू,  
योहय वौपदीश छुय बटा ॥ ७० ॥

अभ्यासेन लयं नीते दृश्ये शून्यत्वमागते ।

साक्षिरूपं शिष्यते तच्छान्ते शून्येऽप्यनामयम् ॥ ७० ॥

अभ्यास अर्थात् योगाभ्यास द्वारा जब विस्तार-विकास का लयीकरण हो जाता है यानी बहिर्जंगत् और अन्तर्जंगत् एक हो जाते हैं, तब सगुण (ब्रह्माण्ड) और गगन (शून्य, निर्गुण) एक विख्ने लग जाते हैं तथा शून्य भी नाम-शेष हो जाता है। बचा रहता है मात्र अनामय (रोग, शोक, उपाधि विहीन) शिव तत्त्व। हे पंडित! यही एक उपदेश है। ॥ ७० ॥

आसि पनु सोदरस नावि छंस लमान,  
कति बोजि दय म्योन मे ति दियि तार ।  
आम्यन टाक्यन पोन्य जन शमान,  
जुव छुम ब्रमान गरु गछुहा ॥ ७१ ॥

निस्सार-सुक्रेण विकर्षयन्ती, नावं स्वकीयां भवसागरादहम् ।  
परं न जाने हि निभालयेत् कदा, पारं परं प्रापयति हृदीश्वरः ।  
नो चेद् वृथा मे श्रम एव, नीरं यथाऽविपक्वेहिशरावपाव्रे ।  
तथापि गन्तुं प्रिय-सद्य सत्वरा सुविहृतला तत्र कदानु प्राप्नुयाम् ॥ ७१ ॥

कच्चे धागे से मैं अपनी नैया को भवसागर से खींचकर ले जा रही हूँ। जाने कब मेरे देव (ईश्वर) मेरी सुनेगे और मुझे पार लगाएंगे। (मेरा यह परिश्रम वृथा जा रहा है) वैसे ही जैसे कच्चे मिट्टी के सकोरों सत्कर्मों का पानी पिला। इस प्रकार तेरे पूर्व कर्मों का भार उस पशु में पानी टिकता नहीं है बल्कि सोख जाता है। मगर, इतना सब होते की, बलि की तरह चुक जाएगा जो साग-पात खाकर देवी की भ्रेंट चढ़ हुए भी मेरा जी मचल रहा है कि अपने घर (परमधाम) को जाला है। अन्यथा खा-खाकर एक दिन वाटिका में कुछ भी शेष न चली जाऊँ ॥ ७१ ॥

ओमकार येलि लयि औनुम,  
वुह्य कौरुम पनुत पान ।  
शोवोत त्राविथ सथ मारुग रोटुम,  
तेलि लल बो वाच्चुस प्रकाशस्थान ॥ ७२ ॥

ओङ्कारमात्ससात्कर्तुं कायं प्रेमाग्निनाऽदहम् ।

अतीत्य योगषष्मागर्ति, सप्तमं मार्गमास्थिता ।

लल्लाहं तदा प्राप्ता, प्रकाश-स्थानमुक्तसम् ॥ ३५

दुर्लभं लब्धमस्माभिः कथञ्चित्तशाश्वतं पदम् ॥ ७२ ॥

ओङ्कार को अपने में लय करने के लिए मुझे अपनी काया को (प्रेमाग्नि में) तपाना पड़ा। (योग के) छः मार्ग पार कर सातवाँ मार्ग (सहस्रार) पकड़ा और तब कहाँ जाकर मैं 'लल' प्रकाश-स्थान तक पहुँच सकी ॥ ७२ ॥

ग्यानु मारुग छय हाकुवार,  
दिज्यस शमु दमु क्रैयि पान्य ।

लामा चंकरु पौश क्रैयि दार,  
छयनु ख्यनु मौची वारुय छेन्य ॥ ७३ ॥

बोधस्य वाटिकां सिङ्च, शम-सत्कर्मवारिणा ।

पूर्वांजित कर्मभारोऽयं नश्येद् बलिपशुर्यथा ।

अन्यथा नाशयेदस्या, वाटिकाया मनोज्ञताम् ।

स एव पशुरागत्य शीघ्रं कार्या विचारणा ॥ ७३ ॥

ज्ञान-मार्ग एक शाक-वाटिका है, (रे मनुष्य! तू) इसे शम-दम और सत्कर्मों का पानी पिला। इस प्रकार तेरे पूर्व कर्मों का भार उस पशु में पानी टिकता नहीं है बल्कि सोख जाएगा जो साग-पात खाकर देवी की भ्रेंट चढ़ रहेगा ॥ ७३ ॥

चरमन चैटिथ दितिथ पन्थ पानस,  
त्युथ क्याह वव्योथ तु फलिही सोव।  
मूडस वौपदेश गंयि रींज्य दुमटस,  
कन्थ दांदस गोर आपरिथ रोव ॥ ७४ ॥

चर्मणा कृतवान् रोधं, शरीरं शडकु-कीलितम् । ५३  
न लब्धं फल-माधुर्यं बीजस्य वपनं विना ।  
यथा प्रासादशिखरे स्वल्पलोष्ठस्य क्षेपणम् ।  
यथा वृषाय गुडवानं, तथा ते बोधनं वृथा ॥ ७४ ॥

✓ अपने चर्म को काटकर तूने (रे मनुष्य !) अपने चारों ओर शरीर में खंटे गाइ दिए (कठोर साधना से अपने को कट्ट पहुँचाया) पर तूने अपने भीतर ऐसा कोई बीज नहीं बोया जिससे तुझे कुछ फल मिलता । अब तुझे समझाना वैसे ही निरर्थक है जैसे गुंबज पर कंकर फेंकना या बैल को गुड खिलाना ॥ ७४ ॥

असी आस्य तु असी आसव,  
असी दोर कर्य पतु वत ।  
शिवस सोरि नु ज्योत तु मरुन,  
रवस सोरि नु अत गत ॥ ७५ ॥

पूर्वमास्म भविष्यामः पश्चादपि वयं सवा ।  
अनादिकालाच्चंक्रमणं चर्यते न समाप्यते । ५४  
शिवरूपस्य जीवस्य जननं मरणं तथा ।  
तथा सूर्यस्य गमनं गगने न गमिष्यति ॥ ७५ ॥

✓ पहले भी हम ही थे और आगे भी हम ही होंगे । हमने ही अनादि काल से दोरे किये (चक्कर काटे) । शिव का जीना-मरना कभी समाप्त न होगा और न ही सूर्य का आना-जाना समाप्त होगा ॥ ७५ ॥

ज्ञिदा नंदस ग्यानु प्रकाशस,  
यिमव ज्यून तिम जीवत्य मौखुत ।  
विशेषिस समसारनिस पाश्यस,  
अबोद्य गंडाह शेत्य - शेत्य दित्य ॥ ७६ ॥

चिदानन्दो ज्ञानरूपः प्रकाशाख्यो निरामयः ।  
यैर्लंबधो देहवन्तोऽपि मुक्तास्तेऽन्येऽन्यथा स्थिताः ॥ ७६ ॥\*

जिनको चिदानंद और ज्ञान के प्रकाश की अनुभूति हो गई वे जी कर भी मुक्त हैं । (किन्तु जिनको यह अनुभूति नहीं हुई) वे अबोध (मूर्ख) संसार के विषमपाश में सौ-सौ गाँठों के समान उलझते जाते हैं ॥ ७६ ॥

छांडान लूछुस पान्थ पानस,  
छैपिथ ग्यानस वोतुम ना कूँछ ।  
लय करमसं तु वाच्चुस अलथानस,  
बर्य बर्य बानु तु च्यवान नु कूँह ॥ ७७ ॥

स्वात्मान्वेषणयत्नमात्रनिरता धान्ता ततोऽहं स्थिता  
तज्ज्ञानैकमहापदेऽतिविज्ञे प्राणादिरोधात्ततः ।  
लब्धवानन्दसुरागृहं च तदनु दृष्ट्वात्र भाण्डान्यलं  
पूर्णान्येव तथापि तत्र विमुखः प्राप्तो जनः शोचितः ॥ ७७ ॥\*

✓ उसे ढूँढते-ढूँढते मेरा तन-मन यक गया पर उस परम-ज्ञान को प्राप्त न कर सकी । जब मैं अपने 'स्व' में लय हो गई तब 'अलथान' अर्थात् ज्ञानरूपी मधुशाला में पहुँच गई जहाँ (मधु से) बर्तन भरे पड़े हैं पर पीता कोई नहीं है ॥ ७७ ॥

जल अमुवुन हुतुवा तुरुनावुन,  
ऊरगव मन पयरिव चरिथ ।  
काठु देनि दोद श्रमावुन,  
अनति सकोल कपटु चरिथ ॥ ७८ ॥

नौरस्तम्भो वहिशैत्यं तथैव  
पावैस्तद्वद्वयोमयानमशक्यं ।  
दोहो धेनोः काष्ठमय्यास्तथैव ॥०  
सर्वं चैतज्जूम्भितं कैतवस्य ॥ ७८ ॥\*

बहते हुए जल को थामना, अग्नि को बुझाना, वैरो द्वारा ऊर्ध्वमन (भूमि से ऊपर उठकर आकाश-मार्ग की ओर वायु में चलना), काठ की धेनु से दूध निकालना—ये सभी अन्ततः कपट-चरित हैं। (योग से चमत्कार दिखलाने वालों पर व्यंग्य) ॥ ७८ ॥

जानुहा नाडिदल मन रंटिथ,  
ब्रंटिथ, वंटिथ, कुटिथ, कलेश ।  
जानुहा अदु अस्तु रसायन गंटिथ,  
शिव छुय कूठ तु चेन वौपदीश ॥ ७९ ॥

अज्ञास्यं वशीकरुं यदि नाडौ-दलं तदा,  
नश्येत् कलेशः समर्था स्यां निर्मातुं रसायनम् । १०८  
दुष्करा शङ्कर प्राप्तिरिति मे निश्चिता भृतिः,  
इदानीमिमुपदेशं, सावधानेतयाशृणु ॥ ७९ ॥

यदि मैं नाड़ि-दल को वश में करना जानती, यदि यह जानती कि उसे कैसे काटूं और समेटूं, तो मेरा कलेश मिट जाता और मुझे रसायन धोटने (आत्म-ज्ञान) का अनुभव हो जाता। शिव को प्रानन कठिन है, (रे मनुष्य ! तू) यह उपदेश सावधानी पूर्वक सुन ले ॥ ७९ ॥

जननि ज्ञायाय रुत्य ताय कंती,  
कंरिथ वौदरस बहू कलेश ।  
फीरिथ द्वार बज्जनि वात्य तंती,  
शिव छुय कूठ तय चेन वौपदेश ॥ ८० ॥

प्रसूवरं कलेशयुतं विधाय  
जातो मलाक्तोऽप्यनुयाति सन्ततम् ।  
यत्प्रेक्षितः सौख्यधिया नरः स्त्रियं ॥१५  
कष्टेन लभ्यं शृणु तं गुरोः शिवम् ॥ ८० ॥\*

जननी से तु भला-चंगा जन्मा यद्यपि (तूने) उसके उदर (गर्भ) को बहुत कलेश पहुँचाया। (वयस्क होने पर), तू किर उसी द्वार की प्रतीक्षा करने लगा (कैसी विडंबना है !) शिव को पाना कठिन है, (रे मनुष्य ! तू) यह उपदेश सावधानी पूर्वक सुन ले ॥ ८० ॥

तंथुर गलि ताय मंथुर मौजे,  
मंथुर गोल ताय मौतुय च्यथ ।  
च्यथ गोल ताय कौह ति ना कुने,  
शून्यस शून्या मीलिथ गव ॥ ८१ ॥

तन्वं सर्वं लीयते मन्व एव,  
मन्त्रशिच्चते लीयते नादमूलः । १२६  
चित्ते लीने लीयते सर्वमेव  
दृश्यं द्रष्टा शिष्यते चित्स्वरूपः ॥ ८१ ॥\*

तन्वं (सास्त्र सम्मत तत्त्वांकन) निष्क्रिय सिद्ध हुआ तो भंत्र (जप-तप यत्त्वादित्य) सामने आया। भंत्र भी गला (निष्क्रिय सिद्ध हुआ) द्वारा भाव्य चित्त (चिन्मय तत्त्व) शेष रहा। चित्त भी जब सिद्ध गया तो कहीं कुछ भी न रहा—शून्य के साथ शून्य मिल गया ॥ ८१ ॥

दमादम कौरमस दमन हाले,  
प्रज्ञाल्योम दीफ तु ननेयम जाथ ।  
अंदर्युम प्रकाश न्यबर छोटुम,  
गटि रोटुम तु करमस थफ ॥ ८२ ॥

ततः

प्राणादिरोधेन  
प्रज्ञाल्य  
स्फुटं दृष्टो मया तत्र  
चित्स्वरूपो निरामयः ॥ ८२ ॥\*

V. Jyoti.

(कुंभक द्वारा) में प्रतिपल दम (प्राण वायु) का निरोध करते । V. Jyoti.  
रही । इस (अभ्यास) से मेरे अन्तर में ज्ञान रूपी दीप प्रज्ञलि  
हुआ और मुझे अपनी असली जात (स्थिति) का पता चल गया (साध ले), वैसे ही जैसे लुहार फूँकता है । ऐसा करने से लोहे में  
तब अन्तर्प्रकाश को बाहर फैला दिया और उस (प्रकाश में प्राप्त (तुक्षे) सोना हासिल होगा । अभी समय है, तू अपने इष्ट (यार) को  
सत्य) को मैंने दृढ़ता से थाम लिया ॥ ८२ ॥

द्वादशांतु मंडल यस दीवस थजि,  
नासिकु पवनुदार्थ अनाहतु रव ।  
सौयम कलपन अनेति चजि,  
पानय सु दीव तु अरचुन कस ॥ ८३ ॥

यो द्वादशान्ते स्वयमेव कलिपते  
सदोदिते देवगृहे स्वयं स्थितः ।  
संप्रेरयन् प्राणर्वि स शंकरो  
यस्यात्मभूतः स कर्मचयेद् बुधः ॥ ८३ ॥\*

V. Jyoti

जिसने द्वादशमण्डल (ब्रह्मरंघ) को देवस्थान मान लिया हो ।  
जिसने नासिक्य-पवन (प्राणायाम) से अनाहत स्वरूप को अनुभूत का  
लिया हो, जिसके मन की सारी कृत्याएँ (सांसारिक इच्छाएँ) हुई जाना । इन प्राणों के रहस्य को जानकर विधिपूर्वक उनका निरोध  
हो गई हों—वही तो देव है फिर भला वह किसका अचंन करे ॥ ८३ ॥

दमन बसति दितो दम,  
तिथ्य यिथु दमन खार ।  
शोसतुरस सौन गङ्गी हासिल,  
वुनि छय सुल तु छांडुन यार ॥ ८४ ॥

लौहकारेण तुल्यस्त्वं  
धम प्राणान् स्वभस्त्रया ।  
लोहे स्वर्णोपलाबिधस्यात्  
समयेऽभीष्टं विवेचय ॥ ८४ ॥

(रे मनुष्य ! तू) अपनी धौंकनी (फुंकनी) में हवा भर ले (योग  
तब अन्तर्प्रकाश को बाहर फैला दिया और उस (प्रकाश में प्राप्त (तुक्षे) सोना हासिल होगा । अभी समय है, तू अपने इष्ट (यार) को  
रुँद ले ॥ ८४ ॥

प्रान तु रुहन कुनुय जोनुम,  
प्रान बंजिथ लवि तु साद ।  
प्रान बंजिथ कोह ति नो खोजे ।  
तवय लौबुम सूहम साद ॥ ८५ ॥

प्राणापानसमानादी-  
नैक्ये सम्यगवेदिष्म् ।  
तानिरुद्धयापरोनापि  
सोऽहं-स्वाद स्वाप्नुयात् ॥ ८५ ॥

मैंने प्राण और रुहन अर्थात् अपान, समान आदि को एक ही  
जाना । इन प्राणों के रहस्य को जानकर विधिपूर्वक उनका निरोध  
करने पर दूसरे मनुष्य भी क्यों न सोऽहम् रूपी स्वाद (आनंद) को  
प्राप्त करें ? ॥ ८५ ॥

पवन पूरिथ युस अनि वगि,  
तस बौ ना सुपरशि न बौछि तु वेश।  
ति यस करुन अंति तगि,  
समसारस सुय ज्येयि नैछ ॥ ८६ ॥

यः पूरकेण चित्तं स्वं  
रोधयेत्कुत्तुङ्गादिकम् ।  
त पीडयति संसारे  
सफलं चास्य जीवितम् ॥ ८६ ॥\*

V. V. V. जो पवन को पूरक (भीतर-बाहर खींचकर अर्थात् प्राणायाम) द्वारा नियंत्रित करे, उसको न भूख स्पर्श कर सकती है और न है, उन्हीं छः (उपाधियों) से मैं भी युक्त हूँ। बस, आपमें और मुझ प्यास। जो अंत तक यह विधि अपनाये संसार में उसी का जीना मैं यदि कोई भेद है तो वह यह है कि आप छः के स्वामी हैं और मेरे छः सार्थक हैं ॥ ८६ ॥

यि क्याह आसिथ यि कुस रंग गोम,  
संग गोम ब्रंटिथ हुद्दुदने दिगे।  
सारेम्य पदन कुनुय वखुन प्योम,  
ललि मैं लाग गोम लगु कमि शाठ्य ॥ ८७ ॥

कीदृगासीत् शरीरं मे, साम्प्रतं कीदृशं गतम् ।  
प्रस्तरप्राय-हृदयं, कृन्तं हुद-हुद-पक्षिणा ।  
तदा सम्पूर्णशास्त्रस्य, सार-सूत्रं समागतम् ।  
तैलान्तराले निर्भिन्नो, वहन्माऽमृतनिर्झरः ॥ ८७ ॥

(स्वात्म-बोध में) मेरे शरीर के रंग का हाल क्या से क्या हो गया ! (आत्म-चित्तनृषी) हुद-हुद (पक्षी-विशेष) की ठूंगों ने संग (पत्थर) जैसे मेरे हृदय को काट डाला । सभी पदों (वेद-शास्त्रादि) का सार इहों से कठ तक प्राण-वायु ऊपर आती है । ब्रह्मांड (शीर्षस्थल) में एक ही सूत्र में सामने आ गया और मुझ लल के भीतर अमृत का सोता (प्राणापान रूपी) नदी प्रवाहमान है, इसीलिए हह ठंडा और हा-हा फूट पड़ा । अब सोच रही हूँ कि उसमें कहीं बह न जाऊँ ॥ ८७ ॥

यिमय शै चै तिमय शै मै,  
श्यामु गला चै व्यन तांटुस ।  
योहोय व्यन अंबीद चै तु मै,  
जु श्यन सामी बो शैयि मुशुस ॥ ८८ ॥

यदेव षट्कं ते देव  
तदेव च मम प्रभो ।  
नियोक्ता त्वं नियोज्याहं  
तस्यास्तीत्यावयोर्भिदा ॥ ८८ ॥\*

हे श्यामगला (नीलकंठ) ! जिन छः (उपाधियों) से आप युक्त हैं श्यामगला (नीलकंठ) ! जिन छः (उपाधियों) से मैं भी युक्त हूँ । बस, आपमें और मुझ प्यास है, उन्हीं छः (उपाधियों) से मैं यदि कोई भेद है तो वह यह है कि आप छः के स्वामी हैं और मेरे छः सार्थक हैं । [यहाँ पर छः उपाधियों से तात्पर्य काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद और भ्रातृर अथवा पंचेन्द्रियों व मन से है] ॥ ८८ ॥

नाविस्थानु छय प्रकरथ जलुवनी,  
हिंडिस ताम येती प्रान वतुगौत ।  
ब्रह्मांडस प्यठु छय नंद्य वहवनी,  
हह तवु तुरुन तु हाहा तवु तौत ॥ ८९ ॥

नाभ्युत्थितो हा: जठराग्नितप्तो  
हु: द्वादशान्ताच्छिशिरात्समुत्थः ।  
हा: प्राणभूतोऽस्त्यथ हु: अपानः  
सिद्धान्त एवं मुनिभिः प्रदिष्टः ॥ ९० ॥

नाभिस्थान की प्रकृति में (जठराग्नि) जलती रहती है और जैसे भूतों से कठ तक प्राण-वायु ऊपर आती है । ब्रह्मांड (शीर्षस्थल) में एक ही सूत्र में सामने आ गया और मुझ लल के भीतर अमृत का सोता (प्राणापान रूपी) नदी प्रवाहमान है, इसीलिए हह ठंडा और हा-हा मैं हूँ ॥ ९० ॥

शे वन चैटिथ शेशि कल बुज्जुम,  
प्रकरथ हौन्जुम पवुनु सूती ।  
लोलुकि नारु वाँलिज बुज्जुम,  
शंकर लोबुम तमी सूती ॥ ९० ॥

कामादिकं काननषट्कमेत-  
चिछत्त्वामृतं बोधमयं मयाप्तम् ।

प्राणादिरोधात् प्रकृतिं च भक्त्या

V. V. वृ. मनश्च दर्शवा शिवधाम लब्धम् ॥ ६० ॥\*

छः वन (शक्ति के छः चक्र) लंघकर मैंने शशिकला को जगाया (अर्थात् सांसारिक बन्धनों को जब मैंने योगादि कियाओं से वश में कर लिया तब उस चन्द्रकला तक पहुँची जो परम-शिव का स्थान है) इसके लिए मुझे पवन (प्राणायाम) द्वारा अपनी प्रकृति को सुखाना पड़ा और प्रेमादिन (देवानुराग) से अपने कलेजे को भूनना पड़ा। तब कहीं जाकर मैं अपने शंकर को पा सकी ॥ ९० ॥

शील तु मान छुय पोन्य क्रेंजे,  
मौछि यैम्य रौट मल्य योद वाव ।  
होस युस मसवालु गंडे,  
ती यस तगि ताय सु अदु निहाल ॥ ९१ ॥

शीलस्य मानस्य च रक्षणं भट्टे-

स्तेरेव शक्यं निपुणं विधातुम् ।

वायुं करेणाथ गजं च तन्तुना

ये: शक्यते स्तम्भयितुं सुधीरेः ॥ ६१ ॥\*

(रे मनुष्य ! सत्य-अन्वेषण के समक्ष) शील और मान का विचार टोकरी में जल भरने के समान (व्यर्थ) है। हाँ, जो वायु को मुट्ठी में कर सके तथा हाथी को एक बाल से बांध सके—जिसे यह करना आये, वह अवश्य निहाल (आत्मज्ञान से समृद्ध) हो जाएगा ॥ ९१ ॥

समसरस बौदि आयस तपसुय,  
मंरूम नु कुंह मरु नु कांसि,  
मरु नैछ तु लसु नैछ ॥ ९२ ॥

आसाद्य संसारमहं वराकी  
प्राप्ता विशुद्धं सहजं प्रबोधम् ।

चिये न कस्यापि न कोऽपि मे वा

V. V. वृ. मृतामृते मां प्रति तुल्यरूपे ॥ ६२ ॥\*

संसार में मैं तप करने को आई और बुद्धि-प्रकाश से सहज (स्वात्म-बोध) को पा लिया। (देशकाल, माया-मोह आदि के बंधनों से मैं मुक्त हो चुकी) न मेरा कोई मरेगा और न मैं ही किसी के लिए मरूँगी। (स्थिति ऐसी हो गई है कि) मरूं तो वाह ! जीवित रहूँ तो वाह ! (स्वात्म-बोध जीवन और मृत्यु की सीमाओं से परे है) ॥ ९२ ॥

संत्रसस नु सातस पंत्रसस नु रुमस,  
सौमस मै ललि पननुय वाख ।  
अंदर्युम गटुकार रंथि तु वौलुम,  
चैटिथ तु द्युतमस तती चाख ॥ ९३ ॥

बालाग्रं सूचिकाग्रं वा

नाहं पश्चाव्वर्तिनी ।

अन्तस्तमो गृहीतं तन् ।

मया दीर्ण क्षणान्तरे ॥ ६३ ॥

सूई के नोक व बाल जितना भी मैं कभी (परमात्म-प्राप्ति के लिए) पीछे न रही। मैंने अपने अन्दर के अन्धकार को पकड़ लिया और पकड़कर उसे चाक कर डाला। (अर्थात् तन्मय होकर मैंने अपने भीतर अज्ञान रूपी अंधकार को समाप्त कर डाला) ॥ ९३ ॥

सहजस शम तु दम नो गँड़े,  
येंछि नो प्रावख मुख्ती द्वार।  
सलिलस लवन जन मीलिथ गँड़े,  
तोति छुय दौरलब सहजु व्यजार ॥ १४ ॥

स्वभावलद्धौ न शमोऽस्ति कारणं

तथा दमः कि परं विवेकः ।  
नीरैकल्पं लवणं यथा भवेत् । २६६  
तथैकताप्तावपि नैष लभ्यः ॥ १४ ॥\*

सहज (आत्मबोध) शम और दम से प्राप्त नहीं होता और न ही मात्र इच्छा से मुक्ति-द्वार को पाया जा सकता है। सलिल में लवण घुल भी जाए तो भी सहज-विचार दुर्लभ है। (अर्थात् जीव और परमात्मा के तादात्म्य से तब तक कोई लाभ नहीं है जब तक कि सदैशक्तिमान परम ब्रह्म का जीव पर अनुग्रह न हो) ॥ १४ ॥

अथ मवा तावुन खरबा,  
लूकु हुंज कोंगुवार खेयी ।  
तति कुस बा दारी थर बा,  
येति ननिस करतल पेयी ॥ १५ ॥

गर्दभोऽयं वशीकार्यः;  
खादेत् केसर-वाटिकाम् । ५  
त्वयि दण्डस्वरूपेण,  
करवालः पतिस्थ्यति ॥ १५ ॥

(रे मनुष्य !) अपने हाथ से इस (मन रूपी) गधे को न जाने दे। (इसे बंश में रख) यह (मूर्ख) लोगों की केसरवाटिका खाजा जाएगा और फिर तुझे दण्डस्वरूप तलवार की मार सहनी पड़ेगी ॥ १५ ॥

Cumat से De Housing (Wood means ललद्यद ७३

गाफिलो हुकु कदम तुल,  
वुनि छय सुल छांडुन यार ।  
पर कर पादा परवाज तुल,  
वुनि छय सुल तु छांडुन यार ॥ १६ ॥

त्वरस्व चरण-न्यासे  
शेषः कालोऽयमल्पकः । १८ ॥  
मार्गयस्व सखायं स्व-  
मुहुनं कुरु पक्षिवत् ॥ १६ ॥

रे गाफिल ! तू तेज कदमों से चल । अभी भी समय है, अपने यार को ढूँढ । तू पैंख पैदा कर और परवाज कर । अभी भी समय है, अपने यार को ढूँढ ॥ १६ ॥

गाल गंड्यन्यम बोल पंड्यन्यम,  
दैप्यन्यम ती यस यि रुचे ।  
सहजु कुसमव पूजा कर्यन्यम,  
बो अमुलान्य तु कस क्याह मूचे ॥ १७ ॥

निवन्तु वा मामथ वा स्तुवन्तु  
कुर्वन्तु वाचां विविधैः सुपुष्पैः । ४९  
न हर्षमायाम्यथ वा विषावं  
विशुद्धबोधामृतपानस्वस्था ॥ १७ ॥

वाहे कोई मुझे गाली दे या बुरा-भला कहे! जिसे जो रखे, मुझे कहे। चाहे तो कोई मेरी सहज कुसमों से पूजा करे। मगर इस सब का मुझ पर कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा क्योंकि मैं अमर्लिन हूँ ॥ १७ ॥

उथ नौवुय चंद्रमु नौवुय,  
जलमय ड्यूठम नवम नौवुय।  
यनु प्यठु ललि मै तन मन नौवुय,  
तनु लल बो नवम नौवुय छस ॥ ९८ ॥

शरीरमन्तः परिमार्जितं यदा,  
लल्लापि नव्या नवमेवसर्वम् ।  
अन्तर्गतां जलमयीं प्रकृतिं च चित्तं,  
चन्द्रं च चारुकिरणं गगने व्यपश्यम् ॥ ९९ ॥

चित्त नया और चन्द्रमा भी नया । भीतर की जलमय प्रकृति को भी नित्य नया ही देखा । जब से 'लल' ने तन-मन को मार्ज तब से लल भी नयी की नयी ॥ ९८ ॥

उथ अमरपथि थेव्यजि,  
ति वोवुथ लगिय जुड्य ।  
तति चु नो शीक्यजि सन्दार्यजि,  
दौदु शुर्य तु कौछि नो मुड्य ॥ ९९ ॥

योजय मनोऽमरपथे कुपथं न गच्छेत्  
शीघ्रं विधेहि स्ववदे न विभेहि किञ्चित्  
मातुर्जहाति न हठी शिशुरङ्गमेत्य ।  
तद्वन्मनो भवति निग्रह-ग्रन्थ-हीनम् ॥ १०० ॥

(रे मनुष्य ! तू) अपने चित्त को अमर-पथ पर लगा दे । यदि उसे खुला छोड़ देगा तो फिर पुनः (अमर पथ से) जुड़ेगा नहीं । उसको वश में करने से तू जरा भी संकोच न कर क्योंकि वह एक (हँडी) शिशु है जो (दूध पीने पर भी माँ की) गोद से उतरने का नाम नहीं लेगा ॥ ९९ ॥

मनस सूत्य मनुय गोङ्डुम,  
चयतस रेटुम चौपार्य वग ।  
प्रकुञ्ज सूतिय पौरुश वौलुम,  
सर मै कौहम लंबुम वथ ॥ १०० ॥

मनोहि बद्धं मनसा सहैव  
कविका गृहीता चल-चित्त-वाजिनः ।  
आवेष्ट्य सम्यक् पुरुषं प्रकृत्या  
विचारणाया लब्धः सुमार्गः ॥ १०० ॥

मैने मन को मन के साथ बांध लिया और चित्त की लगाम चारों ओर से पकड़ ली । पुरुष को प्रकृति से आवेष्टित कर लिया तब मुझे चित्तन का मार्ग प्राप्त हुआ ॥ १०० ॥

बलु उत्ता वोदस वयि मोबर,  
बोन द्विथ करान पानु अनाद ।  
चौं को जनुन्य ख्योद हरि कर,  
कीवल तसुंदुय तारुक नाद ॥ १०१ ॥

रे चित्त ! चिन्तां न विधेहि स्वस्मिन्  
चिन्तां त्वदीयां कुरुते महेश्वरः ।  
ज्ञानं न ते शं स कदा विधास्यति  
त्वं केवलं नाम गृहाण तस्य ॥ १०१ ॥

रे चंचल चित्त ! तू हृदय में भय को न भर (ला) । तेरी चिंता तो स्वयं अनादि कर रहे हैं । तुझे क्या मालूम कि कव वे तेरी क्षुधा (इच्छा) पूरी करेंगे । तू तो केवल उसके नाद (नाम) का जाप करता जा ॥ १०१ ॥

त्रयतु तौरुग गगनु ब्रमुवोन,  
नंसीशि अकि छुंडि यूजनु लछ।  
चेतनि वगि बौदि रटिथ जोन,  
प्राण अपान संदारिथ पखुच॥ १०२॥

चित्ताभिधः सर्वगतिस्तुरङ्गः  
क्षणान्तरे योजनलक्षणामो।  
धार्यो बुधेन्द्रेण विवेकवलगा-  
नोदेन वायुद्वयपक्षरोधात् ॥१०२॥\*

चित्त-रूपी तुरंग गगन में भ्रमण करने का आदी है (ऊँची-ऊँची कल्पनाएँ व इच्छाएँ करता है) तथा एक निमिष में लाखों योजन पटक-पटक कर धोया। जिसने बुद्धि और चेतना (विवेक) रूपी लगाम से और तब कहीं जाकर मैं परमगति पा सकी ॥ १०२ ॥

त्रयतु तौरुग वगि ह्यथ रौटुम,  
ज्ञेलिथ मिलुविथ दशि नाडि वाव।  
तदय शशिकल व्यगुलिथ वंछुम,  
शुन्य शुन्याह मीलिथ गव ॥ १०३ ॥

नियन्त्रितः खलीनेन मया चित्त-तुरङ्गमः।  
बद्धो नाडिकायुक्त श्वास-प्रश्वास-रज्जुभिः।  
तदा शशिकला सम्यक्जाता पीयूषवर्षिणी।  
एवं शून्येऽमिलच्छून्यमभेदो जीव-ब्रह्मणोः ॥ १०३॥

मैंने चित्तरूपी तुरंग को लगाम देकर थाम लिया। फिर दशनाड़ियों के श्वास-प्रश्वास के साथ उसको बांध दिया। तब कहीं शशिकला पिघली और शून्य में शून्य मिल गया ॥ १०३ ॥

दोब्य यैलि छावनस दोब्य कनि प्यठुय,  
सज्ज तु साबन मंछनम यंचुय।  
सुच्य यैलि फिरनम हनि हनि काच्युय,  
अदु ललि मै प्रावुम परमु गथ ॥ १०४ ॥

पूर्व फेनिल-मेलनेनरजको मां प्रस्तरेऽपोथयत् ।  
यश्चात् सौचिक-कर्तव्य-कृतसिसा गावेष्वहं समभवम्।  
एवं साधनशोधिता तनुरभूद् योग्या प्रियस्यार्पणे ।  
धन्याऽहं निजजीवने दुर्लभां प्राप्तातु परमां गतिम् ॥ १०४॥

(पहले) खूब साबुन और सोडा मलकर धोबी ने मुझे पत्थर पर लंब्य (लंब्य करान लालु वुजुनोवुम, मीलिथ तस मन श्रोत्रयोम दहे ॥ १०४ ॥

पोत जूनि वंथिथ मोत बोलुनोवुम,  
दग ललुनावुम दयि सुंजि प्रहे।  
लंल्य लंल्य करान लालु वुजुनोवुम,  
मीलिथ तस मन श्रोत्रयोम दहे ॥ १०५ ॥

प्रातः प्रबुद्धा हि व्यवोधयं स्वं  
परमार्थं-मार्गं चलमन्तरङ्गम् ।  
ततः प्रियं श्रावित-लल्लनाम्ना  
प्राबोधयं धन्यतमा हि जाता ॥ १०५ ॥

(नित्य) रात्रि के अंतिम पहर में जागकर मैंने इस चंचल मन को बहुत समझा-बुझाकर परमार्थ की ओर प्रवृत्त किया। इस प्रक्रिया में मुझे अपार पीड़ियां सहनी पड़ी। 'मैं लल हूँ', 'मैं लल हूँ' कहकर मैंने अपने लाल (प्रिय इष्ट) को जगाया और फिर उससे मिलकर मेरी यह देह पवित्र हो गई ॥ १०५ ॥

मनसाय मन बवसरस,  
छोर कूप नेरेस नारुक छुख ।  
लैका लैख योद तुल कौटि,  
तुलि तूलु तु तुल ना केह ॥ १०६ ॥

मन एव मनुष्याणां भवसागर उच्यते ।  
वेला-विहीनादस्मात् दुर्वचोवडवानलः ॥ १०६ ॥  
निर्गतो ज्वलन-ज्वालासंधात् मुद्वमिष्यति ।  
तदा त्वं कृतयत्नोऽपि गणनाकरणेऽक्षमः ॥ १०६ ॥

(रे मनुष्य ! तेरा यह) मन एक भव-सागर है । यदि इसे खुला छोड़ देगा (बांधेगा नहीं) तो इसमें से गाली-गलौज (ईर्ष्या, द्वेष, वैर आदि) रूपी बड़वानल के फव्वारे छूटेंगे जिन्हें तू तोलना भी चाहे तो नहीं तोल सकता ॥ १०६ ॥

कामस सूतिय प्रय नो बंरुम;  
क्रूदस द्युतुम पवनुन फेश ।  
लूबस मूहस ब्ररन चंटिम,  
वशना बंजिम गंयस खोश ॥ १०७ ॥

काम न कामये किञ्चित् क्रोधाग्निनिर्वापिता ।  
लोभस्य दुष्टमोहस्य चरणो शातितौ मया ॥ १०७ ॥ १  
एतावति कृते यत्ने तृष्णा निर्गता मम ।  
तदाहं सर्वभावेन जीवने मुदिताऽभवम् ॥ १०७ ॥ २

V.V. १०७  
मैंने काम के साथ प्रीति नहीं रखी, क्रोध को पवन से बुझा दिया, लोभ और मोह के चरण काट डाले तब मेरी तृष्णा मिट गई और मैं खुश हो गई ॥ १०७ ॥

यैम्य लूब मनमथ मद चूर मोरुन,  
वति नाश्य मारिथ ति लोगुन दास ।  
तंमी संहजु ईश्वर गोरुन,  
तंमी सोरुय व्योंदुन स्वास ॥ १०८ ॥

यो मारयित्वा मद-लोभ-कामान्  
अभिमानशून्यः प्रभु-दास एव ।  
प्राप्तिस्तदाऽभूत् सहजेश्वरस्य  
भूतिभवेद् भस्म-समानसेव ॥ १०८ ॥

जिसने लोभ, मनमथ (काम) और मद रूपी चोरों को मारकर उन्हें अपने रास्ते से हटा दिया तथा इतना-कुछ करने पर भी दास (निराभिमानी) बना रहा, उसने संहज-ईश्वर को पा लिया और फिर उसकी दृष्टि में सांसारिक सुख-वैभव राख समान हैं ॥ १०८ ॥

लंलिथ लंलिथ वदय बो वाय,  
त्रैता मुहुच पेयी माय ।  
रोजी नो पतु लोह लंगरुच छाय,  
निजु स्वरूप क्याह मौठुय हाय ॥ १०९ ॥

रे चित्त ! रुद्यां त्वयि वार-वारम्  
बद्धं त्वमस्मिन् दृढ़-मोह-जाले ।  
किञ्चिचन्न यास्यति त्वया सह लोकवस्तु  
किं विस्मृतं निजस्वरूपमनूपरूपम् ॥ १०९ ॥

V.V. १०९  
रे चित्त ! तुझपर फूट-फूट कर रोऊं । तू (सांसारिक) मोह-माया में (बुरी तरह) उलझ जो गया । (तू शायद यह नहीं जानता कि अंतकाल में) यह लोह-लंगर (भौतिक सुख-वैभव) की छाया तक तेरा साथ न देगी । हा ! तू निज स्वरूप को क्यों भुला बैठा ? ॥ १०९ ॥

लूब मारून सहजु व्यञ्चारून,  
द्रोग जानुन कलपन ज्ञाव ।  
निशि छुय तु दूर मो गारून,  
शून्यस शून्या मीलिथ गव ॥ ११० ॥

लोभं त्यक्त्वा वैमनस्यं च तद्वत्-  
कार्यो नित्यं स्वस्वभावावर्मणः ।  
शून्याच्छून्यं नैव भिन्नं यथैवं  
तस्मात्त्वं तद्भेदबुद्धिवृथैव ॥ ११० ॥\*

(रे मनुष्य !) तु लोभ को मार (त्याग) दे और सहज (स्वात्म) का विचार कर। (उस परम-ब्रह्म को प्राप्त करना कोश्चित्ता मिला तो वह धास का। राजमहल के (निर्माण) लिए बढ़ई सरल कार्य नहीं है) अपितु उसे एक महंगा सौदा जान। हसलिए मिला तो वह भी मूर्ख। मेरी स्थिति तो बीच बाजार में ताले रहित कल्पनाएँ करना छोड़ दे। वह तो तेरे निकट है, उसे अपने से दूर नैकान जैसी हो गई है। देह मेरी तीर्थ-विहीन ही रही। मेरी यह ढंड। वह शून्य के साथ मिल जाने के समान है ॥ ११० ॥

बुधि क्या जान छुख बौदु छुय कन्य,  
असलुच कथ जाँह सनिय नो ।  
परान लेखान वुठ औंगजि गंजिय,  
अंद्रिम दुय जाँह ब्रंजी नो ॥ १११ ॥

दर्शने दर्शनीयस्त्वं,  
हृदयं पाषाण-सन्निभम् ॥ १११

यत्र सत्याङ्कुरो नैव,  
शास्त्राधीतो विभेदवृक् ॥ १११ ॥

दिखने को तो तेरा चेहरा बड़ा सुन्दर है किन्तु हृदय पद्धर के समान है, जिसमें सत्य की बात कभी समायी नहीं। पढ़तेन लिखते बच की प्रतीति होती है ? तू दुर्बुद्धि के कारण परधर्मी बन गया है तेरे होंठ व उंगलियाँ चिस तो गई किन्तु तेरे अन्दर की दुय- (वृक्ष अपने धर्म से च्युत हो गया है) तभी तो आवागमन और जन्म-मरण भावना) दूर नहीं हुई ॥ १११ ॥

हचिवि हारिजि प्यञ्चिव कान गोम,  
अबख छान प्योम यथ राजदाने ।  
मंजबाग बाजरस कुलुफ-रौस वान गोम,  
तीरथ-रौस पान गोम कुस मालि जाने ॥ ११२ ॥

अहो काष्ठ-धनुस्तव्र, शरः शष्पविनिमितः ।  
निर्माणं राजप्रासादं, कारुरज्जः समागतः ।  
यथा पण्यगृहं हट्टे यन्दकेण विनास्थितम् ॥ २७४  
शरीरं मामकं तद्वद् जानीयात्को मम स्थितिम् ॥ ११२ ॥

(भाग्य ने मेरे साथ खिलवाड़ किया) काठ के धनुष के लिए सरल कार्य नहीं है) अपितु उसे एक महंगा सौदा जान। हसलिए मिला तो वह भी मूर्ख। मेरी स्थिति तो बीच बाजार में ताले रहित विवशता कौन जान सकता है ! ॥ ११२ ॥

हा च्यता कवु छुय लोगमुत परमस,  
कवु गोय अपजिस पज्युक ब्रोत ।  
नैश-बौज वश कोरनख पर-दरमस,  
यिनु गछनु ज्यनु मरनस क्रोत ॥ ११३ ॥

रे चित्त ! कस्मादसि मोहमग्नं  
जानासि सत्यं त्वमसत्यमेव ॥ २८०  
परधर्ममेत्य निजधर्म-विहीन ! मूढ !  
तस्मात्पुनः पतति हा ! जन्मादि-चक्रे ॥ ११३ ॥

रे चित्त ! तू क्यों आसक्ति में पड़ा हुआ है ? क्यों क्षूठ में तुझे चक्र के चक्रकर में फंसा हुआ है ? क्यों क्षूठ में तुझे चक्र के चक्रकर में फंसा हुआ है ॥ ११३ ॥

तलु छुय ज्युस तय प्यठु छुख नच्चान,  
वन तु मालि क्यथ पच्चान छुय।  
सोरुय सौवरिथ यैति छुय मौच्चान,  
वन तु मालि अन क्यथु रोच्चान छुय ॥ ११४ ॥

निमनस्थगतोपरि नृत्यकारिन्

कथं हि चित्तं रमतेऽक्ष संगतम् ।

इहैव सर्वं परिहाय गच्छेः

कथं पुनस्ते स्वशनं हि रोचते ॥ ११४ ॥

तेरे नीचे खाई है और तू उसके ऊपर नाच रहा है। भला तेरा  
मन इस स्थिति से समझीता कैसे कर रहा है? सब कुछ इकट्ठा कर  
बाद में यहीं छोड़ देना है, (इस बात को जानते हुए भी) भला तुझे विधि  
अन्न कैसे रुचता है? ॥ ११४ ॥

दिल किस बागस दूर कर गासिल,

अदु द्यवु फौलिय यं बुरजाल्य बाग ।

मरिथ मंगनय वुमरि हुंज्ज हासिल,

मोत छुय पतु पतु तहसीलदार ॥ ११५ ॥

चित्तोद्यानाद् यथाशीघ्रः कत्तृणं कुरु दूरतः ।

तदा हेमलतायाश्च प्रसरेत् पुष्प-सौरभम् ।

यत्कृतं जीवने किञ्चित्, तत्कृते मरणान्तरे ।

प्रश्नो विधास्यते सम्यक्, पश्चात् मृत्युर्गमिष्यति ॥ ११५ ॥

दिल के बाग से झाङ-झाङ निकाल फेंक तब कहीं नरगिस के  
फूल उस बाग में खिलेंगे। मरने के बाद तुझसे, उम्र भर में तू ने जो  
हासिल किया है, उसका हिसाब मांगा जाएगा और मौत मात्र  
तहसीलदार की तरह तेरा पीछा करेगी ॥ ११५ ॥

परान परान ज्यव ताल फंजिम,

त्रै युग्य क्रय तंजिम न जाँह ।

सुमरन फिरान ध्यौठ तु ओंगजि गज्यम,

मनुच्य दुय मालि त्रैजिम नु जाँह ॥ ११६ ॥

अधीयाना चिराक्षाभूत, तव योग्या हि योग्यता ।

अभूच्च सर्वथा दुःखम्, जिह्वा-तालु-विशेषणम् ।

माला भावर्त मानाया, अङ्गुष्ठ-कर-वल्लरी ।

छिन्ना जाता परं नैव, गता द्वैताभिभावना ॥ ११६ ॥

पढ़ते-पढ़ते मेरी जीभ और तालु फट गये मगर तेरे योग्य कर्तव्य-  
विधि मेरी समझ में न आयी। सुमरनी (माला) फेरते-फेरते मेरा  
अङ्गूष्ठ और उंगलियां गल गई मगर मन की दुय (द्वैतभावना) फिर  
भी दूर न हुई ॥ ११६ ॥

गोरस प्रुछाम सासि लटे,

यस नु केह वनान तस क्या नाव ।

प्रुछान प्रुछान थंचिस तु लूसुस,

केह नस निशि क्या ताम द्राव ॥ ११७ ॥

सहस्रशो गुरुः पृष्ठः

किं नामाक्षातवस्तुनः ।

मौनेनैवसमाजप्ता,

सर्वं वाचामगोचरम् ॥ ११७ ॥

गुरु से मैंने हजार बार पूछा कि जिसे 'कुछ नहीं' कहते हैं, उसका  
नाम क्या है? पूछते-पूछते मैं थक गई और मुरक्का गई। (अंत में)  
मैं यहीं समझी कि 'कुछ नहीं' से ही कुछ न कुछ निकला है ॥ ११७ ॥

ज्ञालुन छु वुजमलु तु वटय,  
ज्ञालुन छु मंदिन्यन गटुकार।  
ज्ञालुन छु पान पनुन कडुन ग्रटय,  
ह्यत मालि संतूश वाती पानय ॥ ११८ ॥

विद्युत्प्रहार-प्रतिमा क्षमा मता  
रवौ स्थिते नश्यति सा तमो यथा।

आत्मापर्णं पेषण-चक्रिकान्तरे

सा दुर्लभा प्राप्त्यति तुष्टि सेवनात् ॥ ११९ ॥

सहनशीलता विजली और गाज समान, (कठोर परीक्षा व श्रम के वस्तु) है, सहनशीलता मध्याह्न में अन्धकार के समान (असंभव से बात) है। सहनशीलता अपने आपको चबकी में पीसने के समान है (रे मनुष्य ! यदि तू) संतोष से काम ले तो वह (सहनशीलता) स्वयं मिल जाएगी ॥ १२० ॥

लतन हुंद माज लार्योम वतन,  
अकिय हावनम अंकिचिय वथ।  
यिम यिम बोजन तिम कोनु मतन;  
ललि बूज शतन कुनिय कथ ॥ १२१ ॥

अन्वेषणे मे पदमांस-लिप्तो-  
मार्गस्तथाऽहं न गता स्वलक्ष्यम् ।

एकेन पन्थाः स व्यदर्शि, मोदते, २२९

यस्तस्य संज्ञां शृणुयात्कदाचित् ॥ १२२ ॥

शतशः सारमेकं सारशून्येषु,  
लल्लाऽहं न पुनर्भास्ति, मयाधृतम् ।

गमिष्यामि जगत्पथे ॥ १२३ ॥

(धूमते-फिरते) मेरे तलवों का मांस सङ्कों से चिपक गया अर्थात् सत्यान्वेषण के लिए मुझे खूब कष्ट उठाने पड़े। (अंत में) एक (आत्मज्ञान) ने मुझे मार्ग-दर्शन कराया। जो उस (एक) का नाम सुनेंगे वे भला मतवाले क्यों न हो जाएँ। लल ने सौ बातों में से एक बात सार की निकाल ली ॥ १२४ ॥

द्योठ मौधुर तय म्यूठ जहर,  
यस यूत छुनुख जतन बाव।  
येम्य युथ कोरुय कल तु कहर,  
सु तथ शहर बातिथ ध्यव ॥ १२० ॥

तिक्ष्टं मधुर-तुल्यं भो ! मधुरं गरलायते ।

येनाऽस्त्वादितं कष्टं, मधुरं सुखमाप्यते ।

कृतमाराधनं येन, निष्ठया बृढया भृशम् ॥ १२१ ॥

स एव सफलीभूतः स्वस्य लक्ष्यस्य प्रापणे ॥ १२० ॥

(कभी-कभी) कडवा मीठा और मीठा जहर (समान कडवा) होता है। (इसलिए रे मनुष्य !) जिसने जितना कष्ट सहा (कटुता को छोड़ा) और एक निष्ठा से आराधना की, वह अपने उद्देश्य (मंतव्य) को प्राप्त करने में सफल हो गया ॥ १२१ ॥

तन मन गंयस बो तस कुनुय,  
बूजुम सतंच गंटा वज्ञान ।

तथ जायि दारनायि दारन रंटुम,  
आकाश तु प्रकाश कौरुम सरु ॥ १२२ ॥

मनसा कर्मणा वाचा निमरना ध्येय-चिन्तने । १२३ ॥

तदेव तस्य देवस्य ध्वनिः कर्णपथंगतः ॥ १२४ ॥

धारणा विधृता स्वान्ते सर्व-तत्व मधेदिष्म् ।

गगनात्पातालपर्यन्तं स्थितस्य जगतस्तथा ॥ १२५ ॥

जब तन-मन से मैं उसके ध्यान में खो गई तो मुझे सत्य की घण्टी बजती सुनायी दी। तब मैंने अपनी धारणा (शक्ति) को धारण (आत्मसात्) कर लिया और आकाश व पाताल (सर्वस्व) का रहस्य जान गई ॥ १२६ ॥

## कर्मीरी (नागरी लिपि)

करु छुख दिवान अनिने बछ,  
तुख अय छुख तु अंदरिय अछ।  
शिव छुय अंत्य तय कुन मो गछ,  
सहज कथि म्यानि कर तो पछ ॥ १२२ ॥

त्वमन्धवद् भाम्यसि लक्ष्यहीन-  
स्तवान्तराले स्थित एव शंकरः।  
नान्यत्र लभ्य शिव-दर्शनं त्वया  
विश्वासमातिष्ठ मदीयवाक्ये ॥ १२२ ॥

V. V. Singh.

(रे मनुष्य ! तू) क्यों अन्धे की तरह इधर-उधर टोलता (हाथ माँव भारता) है। यदि तू बुद्धिमान है तो अन्दर की ओर उन्मुख हो जा। शिव वहीं पर हैं, अतः कहीं और न जा। मेरे इस सहज कथन पर तू विश्वास कर ॥ १२२ ॥

मूँडो क्रय छय नु दारून तु पारून,  
मूँडो क्रय छय नु राठिन्य काय।  
मूँडो क्रय छय नु दीह संदारून,  
सहज व्यचारून छुय वौपदीश ॥ १२३ ॥

त्वदीय-कार्यं नहि काय-मार्जनम्  
त्वदीय-कार्यं नहि काय-चिन्तना ।  
त्वदीय-कार्यं नहि कायभूषणं । १२४  
त्वदीय-कार्यं सहजस्य चिन्तनम् ॥ १२३ ॥

रे मूँड ! तेरा कर्तव्य सजना-सेवना नहीं है। रे मूँड ! तेरा कर्तव्य अपनी काया की चिता करना नहीं है। रे मूँड ! तेरा कर्तव्य अपनी देह को संभालना भी नहीं है। तेरे लिए तो सहज को विचारना ही उपदेश है ॥ १२३ ॥

लज्ज कासी शीत न्यवारिय,  
वन जल करान आहार।  
यि कम्य वौपदीश कोरुय बटा,  
अच्छीतन वटस सच्छीतन द्युन आहार ॥ १२४ ॥

स्वचर्मणा रक्षति ते शरीर  
करोति नित्यं तृण-वारि-भोजनम् ।  
परोपदेशिन् किमु हंसि चेतन-  
नचेतनस्योपरि प्रस्तरस्य ॥ १२४ ॥

V. V. Singh.

यह तेरी लज्जा को ढाँकता है (खाल, चमड़े आदि के रूप में), योगीत से भी तेरी रक्षा करता है (ऊन आदि के रूप में) स्वयं तो (ब्रेजारा) तृण-जल का आहार करता है। फिर यह उपदेश, रे पंडित ! तुम्हें किसने दिया कि अचेतन पत्थर पर तू इस चेतन नकरे को बलि चढ़ा ॥ १२४ ॥

दैछिनिस औवरस जायुन जानुहा,  
सुदरस जानुहा कंडिथ अठ ।  
मंदिश छगियस वैद्युत जानुहा,  
मूडस जानिम नु प्रनिथ कथा ॥ १२५ ॥

छेत्स्याम्यहं दक्षिण-जात-मेघान्  
करुं क्षमा सिन्धुजलस्य शोषणम् । १२५  
विमोचनं शक्यमसाध्यरोगतः  
न मूढमुद्बोधयितुं समर्था ॥ १२५ ॥

दक्षिणी मेघों को भंग (छिन्न-भिन्न) भी कर सकती हूँ, सागर से जल को भी उलीच सकती हूँ, असाध्य रोग की चिकित्सा भी कर सकती हूँ किन्तु मूढ़ को (तत्त्वार्थ) नहीं समझा सकती ॥ १२५ ॥

अव्यंचारी पोथ्यन छि हो मालि परान,  
यिथु तोतु करान 'राम' पंजरस ।  
गीता परान तु हीथा लबान,  
पंरुम गीता तु परान छस ॥ १२६ ॥

पठन्ति प्रन्थान् शुकवन्नरा वृथा  
तथैव गीताऽध्ययन-प्रदर्शनम् ।  
ज्ञानाय गीतामहमध्यगीषि । १७

।।। तथाप्यधीये न प्रदर्शनाय ॥ १२६ ॥

अविचारी पोथियों (धर्मग्रन्थों) को वैसे ही पढ़ते हैं जैसे पिंजरे में तोता 'राम-राम' रटता है। ऐसे लोगों के लिए गीता का पढ़ना सात्र एक बहाना (ढोंग है) गीता मैंने पढ़ी और पढ़ रही हूँ। (धर्मग्रन्थों के कथनों को पढ़कर उन्हें आत्मसात् करना चायादा महत्वपूर्ण है) ॥ १२६ ॥

परुन सौलब पालुन दौरलब,  
सहज गारुन सिखिम तु कूठ ।  
अभ्यासकि गनिरय शासतुर मौठुम,  
जीतन आनंद निश्चय गोम ॥ १२७ ॥

सुलभं हि पठनं नित्यं । १६३  
दुर्लभं तस्य पालनम् ।

।।। शास्त्रं विस्मृत्य प्राप्यते ॥ १२७ ॥

पढ़ना सुलभ (आसान) है किन्तु उसका पालन करना दुर्लभ (कठिन) है। (इसी प्रकार) सहज (स्वात्म) को खोजना भी दुष्कर है। अभ्यास के धने कुहरे में जब मैं सारे शास्त्र भूल बैठो तब मुझे चेतन-आनंद की प्राप्ति हुई ॥ १२७ ॥

मंदछि हाँकल कर छ्यनैम,  
यैलि ह्यहुन गेलुन असुन प्रावु ।  
आस्क जामु कर सन दज्यम,  
यैलि अँदर्युम खार्युक रोज्यम वारु ॥ १२५ ॥

लज्जा विश्वृङ्खला तव सम्यग् भवितुमहंति । १८३  
अपशब्दान् यदा क्षन्तं शक्तिरन्तर्जनिष्यते ॥ १२८ ॥ क  
लज्जा-जवनिका लग्ना ज्वलिष्यति क्षणान्तरे ।

यदाहि मन्मनो-वाजी ममायत्तो भविष्यति ॥ १२९ ॥ ख

लाज की साँकल तभी टूट सकेगी जब दूसरे के उलाहनों, हंसी-जाक और अपशब्दों को सहने की मुक्कमें क्षमता आ जाएगी। अभ्यासल, लाज का यह पर्दा तभी जलेगा जब मेरे अन्तर्मन का स्वच्छंद डामेरे वश में रहेगा ॥ १२८ ॥

स्तु तु क्रुत सोख्य पज्यम,  
कनन नु बोजुन अँछ्यन नु बावु ।  
ओहक दपुन यैलि वौंदि वुज्यम,  
रतन दीप प्रजल्यम वरज्जनि वावु ॥ १२९ ॥

कर्णद्वयं मे नश्युणोत्वभद्रं, नेत्र-द्वयं पश्यतु नो विरूपम् ।  
सहै सदाऽहं प्रियमप्रियं वा, कदा भवेज्जीवन मीदृशं मे ॥ १२६ ॥ क  
यदात्मनः कर्षणमुद् भविष्यति,  
बाधाशतंयद् विलयं गमिष्यति

ममान्तरे निःस्व-प्रभञ्जनेऽपि,  
रत्नप्रदीपो ज्वलितो भविष्यति ॥ १२६ ॥ ख

भला और बुरा मुझे समझाव से सहना है। कान मेरे न बुरा निं और आँखें मेरी न बुरा देखें। हृदय में मेरे जब उधर का आह्वान (स्वात्म का आह्वान) उद्बुद्ध होगा तब मेरे भीतर अँकिचनता के अंजन में भी रत्नदीप प्रज्वलित होगा ॥ १२९ ॥

त्यकु तु थाकु प्यठ शेरि हाज्जम,  
स्यंदा सपनिम पथ ब्रोंठ लान्य ।  
लल छ्यस कल जाँह नो छ्यनिम,  
अदु यैलि सपनिस व्यपिहे कथाह ॥ १३० ॥

तिरस्क्रिया थूत्कृतिरप्रसह्या,  
मया शिरोधार्यकृता समन्तात्  
न निन्दया ललजनस्य बाधा  
पूर्णे हि कुम्भे न विशेत् किञ्चित् ॥ १३१ ॥

मैंने गली-गलोज और थूक-फटकार को शिरोधार्य कर लिया।  
मेरी निंदा तो आगे-पीछे हुई है और होती रहेगी। मगर इससे मुझे  
लल की एकाग्रता में कभी व्यवधान नहीं पड़ा क्योंकि मेरी उपलब्धियों  
का घर तो पहले से ही भरा पड़ा है, उसमें और कुछ भला कैसे समा-  
सकता है ? ॥ १३० ॥

कंदो ! करख कंदि कंदे,  
कंदो ! करख कंदि विलास ।  
बूगय मीठि दितिथ यथ कंदे,  
अथ कंदि रोजि सूर न तु सास ॥ १३१ ॥

त्वं चेत् तनुं चिन्तयसि प्रमुग्धः,  
शरीर-सज्जां वित्तनोषि नित्यम् ।  
चिनोषि चेद् भोग-विलास-साधनं,  
हा हङ्कः सर्वं भस्मो भविष्यति ॥ १३१ ॥

ऐ मनुष्य ! यदि तू हमेशा अपने तन की चिंता करता रहेगा, तन  
की ही साज-सज्जा में खोया रहेगा, तन के लिए भोग-विलास के साधन  
जुटाता रहेगा, तो यह जान ले कि तेरी इस देह की कभी राख तक भी  
न बची रहेगी ॥ १३१ ॥

सौमन गारुन मंज यथ कंदे,  
यथ कंदि दपन सौख्य नाव ।  
लूब मूह चलिय शब यिथी कंदे,  
पैथ्य कंदि लीज तथे सोर प्रकाश ॥ १३२ ॥

स्वस्मिन् गवेषय शिवंहि निजस्वरूपम्  
कामादिदोषरहितं यदि मानसं ते ॥ १३२ ॥  
शोभिष्यते तवतनुविमला हि भानो ॥ २६ ॥  
स्तेजस्विता विलसिता सर्वाङ्गमध्ये ॥ १३२ ॥

(ऐ मनुष्य !) तू अपने तन में ही सुमन (सच्चे मन) से उसे खोज  
निसका तू स्वरूप है । तेरे मन से जब लोभ-मोह मिट जायेंगे तो तेरा  
यह तन सुशोभित होगा और तेज एवं सूर्य-प्रकाश से भास्वरित हो  
जाएगा ॥ १३२ ॥

नफसुय म्योन छुय होस्तुय,  
अभ्य हसत्य मौंगनम गरि गरि बल ।  
लछि मंज सास मंज अखा लोसुय,  
न तु ह्यतिनम सारिय तल ॥ १३३ ॥

लुब्धं मनो मे गजराज-तुल्यं  
परीक्षते तत् प्रतिवासरं माम् ।  
मृदनाति सर्वास्तु सहस्र-मध्ये,  
कश्चिच्चन्नरस्तस्य भयाद् विमुच्यते ॥ १३३ ॥

मेरा यह लोभी-मन हाथी समान है। यह हमेशा मेरे बल की  
परीक्षा लेता रहा है। इसके प्रभाव से लाखों, हजारों में एकाध बचा  
हो तो हो, नहीं तो इसने सबको रोध डाला है ॥ १३३ ॥

ख्यनु ख्यनु करान कुन नो वातख,  
न ख्यनु गङ्गख अहंकारी ।  
सौमुय खै मालि सौमुय आसख,  
सभि ख्यनु मुच्चरनय बरुन्यन तारो ॥ १३४ ॥

भोगैर्नकिच्चित्परिलभ्यते नर !

भोगोपलब्धौ कुरुषेऽभिमानम्  
सभस्थितस्तर्पय करणजात,  
मुन्मुक्तद्वारो हि जनिष्यसे मुदा ॥ १३४ ॥

(रे मनुष्य ! तू) खा-खाकर (अत्यधिक सुख-वैभव का भोग करने पर) कहीं का नहीं रहेगा और न खाने पर (अपनी इच्छाओं का नितांत शमन करने पर) अहंकारी बन जाएगा (तुझे अपनी उपलब्धि का दंड हो जाएगा) इसलिए तू समरूप में (न ज्यादा न कम) अर्थात् वांछित मात्रा में अपनी इच्छाओं की पूर्ति कर, इसी सब विधि से तेरे बंद द्वारा खुल जाएँगे ॥ १३४ ॥

कुस मरि तय कसू मारन,  
मरि कुस तय मारन कस ।  
युस हर-हर वाविथ गरु गरु करे,  
अदु सु मरि तय मारन तस ॥ १३५ ॥

को नाम मृत्योर्वशगो भविष्यति

कः कस्य हन्ता भ्रममात्रमेव  
हरं-हरं यो विस्मृत्य ब्रूयाद्  
गृहं-गृहं तस्य वधो भविष्यति ॥ १३५ ॥

कौन मरेगा और किसको मारा जायेगा ? मरेगा कौन और मारेंगे किसको ? जो हर-हर (भगवान) को भूलकर घर-घर करेगा, वही मरेगा और उसी को मारा जाएगा ॥ १३५ ॥

गौर शब्दस युस यछ पछ बरे,  
यनु वगि रटि च्यतु तौरगस ।  
येष्वरय शोभिथ आनंद करे,  
अदु कुस मरि तय मारन कस ॥ १३६ ॥

ग्रस्यास्ति शद्वा गुरुप्रोक्त-शब्दे  
ज्ञानस्य वलगा हय-चित्त-रोधे ।  
वद्वे खजातं मुख् यस्य चित्ते,  
न तस्य मृत्यु नं च तस्य मारकः ॥ १३६ ॥

जो गुरु-शब्द पर आस्था और शद्वा रखे, ज्ञानरूपी लगाम से अपने चित्तरूपी तुरंग को काढ़ में रखे, जो इन्द्रियों को वश में करके आनंद-भोग करे, वह भला कैसे मर सकता है और उसे भला कौन मार सकता है ? ॥ १३६ ॥

रंगस मंज छुय व्योन व्योन लबुन,  
सोहय चालख ब्रख तय सौख ।  
ब्रख रुश तु वार गालख,  
अदु डेशख शिव सुंद मौख ॥ १३७ ॥

नामानि रूपाणि बहूनि सन्ति,  
विश्वस्य मञ्चे जगदीश्वरस्य ।  
द्वन्द्वं सहिष्ये न करिष्यसे धृणाम्,  
तदाहि ते शंकर-दर्शनं भवेत् ॥ १३७ ॥

इस संसाररूपी रंगशाला में तुझे उस (ईश्वर) के विभिन्न नाम-रूप मिलेंगे । (इस विभिन्न्य में उसे पा लेना ही बड़ी बात है) इसके लिए जब तू सुख-दुःख सह लेगा; धृणा, वैर, क्रोध आदि को मन से गला देगा तब तुझे शिवमुख के दर्शन होंगे ॥ १३७ ॥

लोलुकि नारु लसि लौलि ललनोवुम्,  
मरनम् मौयस सु छम्मुस नु जरथ,  
रंग रेत्ति जातुसुय क्याह नु रंग गेस,  
बो दपुन ब्रौलुम क्याह सन करे ॥ १३८ ॥

प्रेमाभिनकोडे तमलालयं यदा,  
तदा मृताऽहं मरणात्पूर्वम्  
जन्मक्षणे मे नहि जाति-रूप  
महंविलीनेति नवीन-रूपम् ॥ १३९ ॥

प्रेम की अभिनरूपी गोदी में मैंने उसे (परम-तत्त्व को) छुलाया जिससे मरने से पूर्व ही मर गई । जन्मते समय तो मेरा न कोई रंग था और न कोई जाति किन्तु अब मेरे कई रंग हो गये हैं । 'मैं' कहना छूट गया, यह सबसे बड़ा रंग है ॥ १३९ ॥

तेशि बौद्धि मो क्रेशन्नवृन्,  
यान्य छययि तान्य संदारून दिह ।  
फठ चोन दारून तु पारून,  
कर चोपकारून सौय छय क्रय ॥ १४० ॥

न पीडयाऽहं क्षुधया पिपासया,  
निभालय त्वं परिक्षीण-देहम् ।  
अलंतरं बाह्यप्रदर्शनेरलं  
परोपकारं कुरु मुख्य-कार्यम् ॥ १४१ ॥

(रे मनुष्य ! तू) प्यास व भूख के मारे अपनी देह को न तड़पा । उसे ही यह बुझने लगे (थकने लगे) वैसे ही इसे संभाल ले । तेरे ब्रह्मपचास धारने और बाह्याढंबर पालने पर धिक्कार है । परोपकार कर, वही तेरा (परम) कर्तव्य है ॥ १४१ ॥

जनुम प्राविथ वयवव नो छोडुम,  
लूबन बूगन बोहम न प्रय ।  
सोमुय आहार स्यठा जोनुम,  
ज्ञोलुम दोख-वाव पोलुम दय ॥ १४० ॥

लब्धवा जर्नि परिहृता बहुभोगतृष्णा  
लोभेन भोगेन सर्वं न मैती  
मतं मया तत्त्वितभोजनं तदा,  
प्राप्तः प्रभुर्दूरगतं च दैन्यम् ॥ १४० ॥

जन्म पाकर मैंने (कभी) वैभव (ऐश्वर्य-भोग) को नहीं ढूँढ़ा (कभी उसकी चाह नहीं की) । लोभ और भोग से प्रीति नहीं रखी । समाहार को ही पर्याप्त माना । ऐसा करने से मेरा दुःख-दैन्य दूर हुआ और दैव को अपना बना लिया ॥ १४० ॥

रावनु मंजय रोवुम,  
राविथ अथ आयस बवसरे ।  
असान गिदान सहज्य प्रोवुम,  
दपुनुय कोहम पानस सरे ॥ १४१ ॥

अहं चिलीना स्वर्णमस्तथापि  
चिलीनभावस्य गताति चेतना  
चिस्मृत्य सर्वं सहजं समागता,  
ज्ञातोऽवबोधस्य शुभ-प्रकारः ॥ १४१ ॥

मैं (स्वारम में इतना) खो गई कि यह भूल गई कि मैं खो गई हूँ तथा अवसास भौतिक हो गई । हंसते-खेलते मैंने सहज को प्राप्त कर लिया और इस प्रक्रिया को आत्मबोध का आधार बनाया ॥ १४१ ॥

लोलुकि वौखलु वार्लिज पिशिम्,  
कौकलु ड्रजिम तु छज्जुस रसु ।  
बुजुभ तु जाजिम प्पनस चुशिम्,  
कवु ज्ञानु तवु सूत्य मरु किनु लसु ॥ १४२ ॥

प्रेमोलूखले सम्यक्, मया पिष्टं स्वमानसम्,  
गता दुर्वासना शीघ्रं, शान्तभावेन संस्थिता ।  
अग्नो तद् हृदयं तप्त्वा, पश्चादास्वादितं मया,  
न जाने कर्मणाऽनेन, मरणं वा जीवनं मम ॥ १४२ ॥

प्रीति की ओखली में मैंने अपने हृदय को पीसा (कूटा) जिससे ऐरे  
कुवासना मिट गई और मैं शान्तभाव से रहते लग गई । पश्चात्, मैंने  
इस हृदय को भूना-पकाया और उसको चखा । अब मैं यह नहीं जानती  
कि ऐसा करने से मैं मर जाऊँगी या जीवित रह जाऊँगी ॥ १४२ ॥

केंच्चन दितिथम गुलालु यंज्ञुय,  
केंच्चन जोनुथ तु दिनस वार ।  
केंच्चन छुनिथम नाल्य ब्रह्म हंज्ञुय,  
बगवानु चानि गंज नमस्कार ॥ १४३ ॥

ददासि कस्मैचित्सुन्दरात्मजान्  
किञ्चिन्न कस्मैचिद् यच्छसि त्वम्  
हा, ब्रह्म-हत्या-सम-पुत्रिकाः कवचिन्  
नमामि भगवंस्तव चिवलीलाम् ॥ १४३ ॥

कुछ को तुमने कई गुलेलाला दिए (अर्थात् पुत्र ही पुत्र दिए) और  
कुछ को कुछ भी न देना उचित जाना । कुछ के गले ब्रह्म-हत्याएँ (पुत्रियाँ  
ही पुत्रियाँ) मढ़ दीं । हे भगवान् ! तेरी (अपरंपर) गति को नमस्कार  
है ॥ १४३ ॥

केंच्चन द्युतथम ओरय आलव,  
केंच्चन रचायि नालय व्यथ ।  
केंच्चन अछ्य लजि मसच्यथ तालव,  
केंच्चन पपिथ गय हालव ख्यथ ॥ १४४ ॥

आहूतास्स्वयमेव केचिन्नराः—केचिद् वितस्तां रताः  
केचित्ते मधुराभिधान-भदिरा मापीय मत्तास्तथा  
तेषां दृष्टिरवस्थिता तद् गृह प्रान्तोन्मुखी केचन  
शतभा-भक्षित-नष्ट साधनकृषेः प्राप्ता न ते धामकम् ॥ १४४ ॥

कुछ को (हे भगवान् !) तुमने स्वयं बुलाया (अर्थात् उन पर  
जन्म से ही ईश-कृपा हुई), कुछ ने वितस्ता नदी को गले लगाया (खूब  
संध्या-स्नान करने लगे) कुछ तुम्हारे नाम की हाला पीकर बौरा गये और  
उनकी नजरें छत की ओर एकटक जम गई और कुछ की पकी फसलें  
टिडिडयाँ खा गई—तुम तक पहुँचते-पहुँचते भी रह गए ॥ १४४ ॥

केंच्चन रनि छय शिहिज बूनी,  
केंच्चन रनि छय बर प्यठ हूनी ।  
केंच्चन रनि छय अदल त बदल,  
केंच्चन रनि छय जदल छाय ॥ १४५ ॥

छायायुक्त चिनारवृक्षकल्पाः काश्चिद्भवन्त्यङ्गनाः,  
केषांचित्प्रमदा भ्रमन्ति भुवने कौलेयवृत्ति गताः ।  
काश्चिच्छापल-चाचिता नव-नवं पुरुषान्तरं कुर्वते,  
काश्चिच्छाया-धर्म-कर्म-कुशलाः साहाय्यं मातन्वते ॥ १४५ ॥

कुछ की रानियाँ (पत्नियाँ) छायादार चिनार के पेड़ समान होती हैं,  
कुछ की पत्नियाँ द्वार पर पड़ीं कुत्तियाँ के समान होती हैं, कुछ की पत्नियाँ  
अदल-बदल करने (कहा न मानने) बाली होती हैं और कुछ की पत्नियाँ  
घूप-छाँह की तरह आवश्यकतानुसार सहायक सिद्ध होनेवाली होती  
हैं ॥ १४५ ॥

ग्रटु छु फेरान जेरि जेरे,  
ओह कुय जानि ग्रटुक छल ।  
ग्रटु येलि फेरि तय जाव्युल नेरे,  
गू वाति पानय ग्रटु बल ॥ १४६ ॥

शनैः शनैश्चञ्चति चूर्णचक्रिका, तद्भेदविज्ञं वत मध्यकीलकम्  
मन्दं चलेच्चक्रदलं यदा तदा, पिष्टं क्षरेत् सूक्ष्मतरं स्वचक्रतः  
पतन्ति गोधूम कणाः स्वतस्ततो मध्ये शनैश्चक्रदलद्वये रहो । १४६  
एकं समालम्ब्य सुसाधनाया भविन्त्यकष्टंलभते परंपदम् ॥ १४६ ॥

चक्री का पाट धीरे-धीरे धूमता है किन्तु अक्ष (मानी-बूंटी) को छोड़  
और कोई चक्री के धूमने के रहस्य को नहीं जानता । जब ऊपर का पाट  
धूमता है तो बारीक आटा निकलता और गेहूँ अपने आप पाटों के करीब  
आता जाता है । (अनवरत साधना और सहिष्णुता से परम उद्देश्य की  
प्राप्ति संभव है) ॥ १४६ ॥

शिव छुय जाव्युल जाल वाहराविथ,  
क्रंजन मंजु छुय तंरिथ क्यथ ।  
जिन्दु नय वुछहन अदु कति मंरिथ,  
पान मंजु पान कड़ व्यज्ञारिथ क्यथ ॥ १४७ ॥

विस्तीर्य जालं जगति स्थितशिश्वो  
व्याप्तः सदा सर्वशरीर मध्यगः

मृत्यौ स्थिते द्रक्ष्यसि कि, विवेकतो  
निभालय त्वं प्रभुमन्तराले ॥ १४७ ॥

शिव अपना बारीक जाल बिछाये सर्वत्र व्याप्त है । देखो तो कैसे  
सबके शरीरों (अस्थि-पंजरों) में रच-पच गया है । यदि तू जीते जी  
उसको न देख सका तो क्या मर कर उसे देखेगा ? विवेक और आत्म-  
चित्तन से काम ले और उसे अपने भीतर खोज निकाल ॥ १४७ ॥

शिव छुय थलि थलि रोजान,  
मो जान ह्योंद तय मुसलमान ।  
त्रुख अय छुख तु पान परजान,  
सौ छय साहिबस सूत्य जान ॥ १४८ ॥

स्थले स्थले शङ्कर एव राजते,  
हिन्दू-तुरुष्केषु कथं विभेदः ?  
प्रबुध्य स्वात्मान मवेहि सम्यक्  
स परिचयस्ते हरिणा समं स्यात् ॥ १४८ ॥

शिव थल-थल पर (सर्वत्र) व्याप्त है । (अतः रे मनुष्य ! तू)  
हिन्दू और मुसलमान में भेद न जान । यदि तू प्रबुद्ध है तो अपने आपको  
पहचान, यही साहिब (भगवान्) से परिचय करने के बराबर है ॥ १४८ ॥

चुय दीवु गरतस् तु दरती सज्जख,  
द्रेय दीवु दितिथ क्रंजन प्रान ।  
चुय दीव ठनि रौस्तुय वज्जख,  
कुरु जानि दीव चोन परमान ॥ १४९ ॥

देव ! त्वमेव जगतीतल-जीवनस्य  
स्थाटा त्वमेव तस्मिन् क्रुतपञ्चप्राणः  
त्वं शब्दशून्यो दुर्बोध देव !  
त्वेव सर्वत्र ध्वनिविराजते ॥ १४९ ॥

है देव ! तुम ही इस जीवन और धरती (जगत्) के सूजक हो ।  
तुम ही ने है देव ! पंचभूतों में प्राण फूंके हैं । है देव ! यद्यपि तुम  
ध्वनि-रहित हो किन्तु तुम्हारी ही ध्वनि हर जगह व्याप्त है । है देव !  
तुम्हारा प्रमाण (गति-अवगति) भला कौन जान सका है ? ॥ १४९ ॥

दीशि आयस दश दीशि त्रलिथ,  
त्रलिथ त्रौटुम शून्य अदु वाव ।  
शिवुय ड्यूठुम शायि शायि मीलिथ,  
शे तु त्रै त्रोपिमस तु शिवुय द्राव ॥ १५० ॥

चड्कमण्ड दिक् चक्रेऽस्मिन् कृत्वा देशं स्वमागता,  
दिवीर्यं अंजावातं च निर्जनं च नहावनम् ।  
पञ्चेन्द्रियाणि मनसा वशीकृत्य गुणत्रयम् । ३७  
वद्यलोकयं शिवं व्याप्तं सर्वत्र जगतीतले ॥ १५० ॥

मैं दसों दिशाओं में धूम फिरकर अपने देश (अन्तर्जगत्) में लौट आई । इसके लिए मुझे जाने कितने शून्यों और तूफानों को भेदना पड़ा । जब छ (पञ्चेन्द्रियों व मन) और तीन (त्रिगुणों) को वश में कर लिया तो पाता कि शिव जगह-जगह (सर्वत्र) व्याप्त है ॥ १५० ॥

शून्यक मादान कौडुम पानस,  
मे ललि रुजुम न बौद नु होश ।  
वेदो सपनिस पानय पानस,  
अदु कमि हिलि फौल ललि पंपोश ॥ १५१ ॥

शून्यं महामार्गं मपारयं यदा,  
लल्ला तदाऽहं विस्मृत्य सर्वम् । ३८  
लब्धवा स्वकीयानुभवं मदीया  
स्थितिः स्थिता पङ्क विरुद्धकञ्जवत् ॥ १५१ ॥

जब मैंने शून्य के एक असीम मैदान (झेव) को पार किया तो मुझ लल को न बुद्धि रही और न होश । तब स्वात्म के भेद को पाकर मेरी स्थिति कीचड़ में उगे कमल जैसी हो गई ॥ १५१ ॥

मिथ्या असथ कपट त्रोवुम,  
मनस कौरम सुय बौपदीश ।  
जनस अंदर कीवल जोनुम,  
अनस ख्यनस कुस छुम द्रीश ॥ १५२ ॥

असत्य-मिथ्याचरणादि हेयं,  
स्योपदिष्टं निजमानसं यदा । १९।  
जने-जने केवल मेव वृष्टं,  
व्यर्थं तदाऽभूदुपवासकष्टम् ॥ १५२ ॥

मैंने मिथ्याचार, असत्य व कपट को त्यागने का अपने मन को उपदेश दिया तथा प्रयेक जन में उस 'केवल' को व्याप्त जाना । अतः फिर अन्त खाने से द्वेष क्यों रंखूं (व्रतोपवास क्यों करूँ) । (व्रतोपवास से अधिक महत्वपूर्ण है मन को शुद्ध रखना) ॥ १५२ ॥

शिशरस वुथ कुस रटे,  
कुस बौके रटे वाव । ३९  
युस पांछ यंदिय त्रयलिथ त्रटे,  
सुय रटे गटे रव ॥ १५३ ॥

शिशिरे बर्षतो मेधान्, कः पुमान् वारणे क्षमः  
समीरवेंग कः कुर्यात्, स्वकीये मुष्टिवन्धने  
पञ्चेन्द्रियाणि संयन्तु, समर्थः स्यात् कश्चन,  
अन्धकारे रवि बद्धुं, समर्थः स्यात्तदा नरः ॥ १५३ ॥

शिशिर में ब्रह्मनेवाले पानी को भला कौन रोक सका है ? वायु को भला कौन मुट्ठी में बांध सका है ? जो अपनी पाँच इन्द्रियों को वश में कर सका वह अन्धकार में भी रवि को पकड़ सका ॥ १५३ ॥

सिहनी हुंद शिकार पाज कवु जाने,  
हाँठ कवु जाने पोतरय दोद।  
शमुहुच्य कदुर लेश कति जाने,  
मछ्य कति जाने पोपुरय गथ ॥ १५४ ॥

सिहीबधं कि कुर्याच्छशादनो  
बन्ध्या न जानाति प्रसूतिपीडाम् । २५  
नहि काचदीपस्य तुला ह्यलातके  
न मक्षिकायां शलभस्य योग्यता ॥ १५४ ॥

सिहनी का शिकार करना भला बाज क्या जाने ? बाँझ भला  
पुनर्पीडा क्या जाने ? शमा की कद्र भला मशाल क्या जाने और  
शलभ की गति भला मक्खी क्या जाने ? ॥ १५४ ॥

लेराह लंजुम मंज मादानस,  
अँद्य अँद्य करिमस तंकियि तु गाह।  
सौ रोजि येत्य तय बौ गछु पानस,  
वोन्य गव वानस फालव दिथ ॥ १५५ ॥

अकारि गेहं शुभ-सज्जितं परं,  
विचिन्तितं हा ! तदिहैव हास्यते । २६  
अहं गमिष्यामि तथैव सर्वथा,  
यथा वणिक् पण्यगृहं पिधास्यति ॥ १५५ ॥

बीच मैदान में मैने एक मकान बनाया । उसको चारों ओर से  
अच्छी तरह सजाया-संवारा । (मगर, अफसोस ! ) वह मकान यहीं  
रह जाएगा और मैं चली जाऊँगी मानो दुकानदार दुकान बंद करके चला  
जाए ॥ १५५ ॥

सौयि कुल नो दोद् सूति संगिजे,  
सरपिनि ठूलन दीजि नो फाह।  
स्यकि शाठस फल नो वंविजे,  
रावुरिजि नु कोम याज्यन तील ॥ १५६ ॥

सिङ्च नो कदापि त्वं, पयसा वृश्चकौषधिम्,  
सर्पिण्या नाण्डमासेव, न वापं वालुका-सृतौ । २६  
ब्रुसस्य शाक-निर्माणे न तैलं नाशयेत् सुधीः,  
द्वुःखवृद्धिर्भवेव येन, न कुर्यात् तद् विचारवान् ॥ १५६ ॥

विच्छू बूटी को दूध से कभी सींचना नहीं, सर्पिणी के अंडों को कभी  
सेना नहीं, बालू के सेतु पर कभी बीज बोना नहीं तथा भूसी के रोटले  
(खताई) पर कभी तेल बढ़ाद करना नहीं ॥ १५६ ॥

मूडस ग्यानुच कथ नो वनिजे,  
खरस गोर दिनु रावी दोह।  
युस युथ करे सु त्युथ सौरे,  
क्रेरे करिजि नु पनुन पान ॥ १५७ ॥

मूढाय नोपदेष्टव्यं, गर्वभाय गुडार्पणम्, २७  
यथाकुर्मं तथा भोगस्तत्रात्मानं न पातयेत् ॥ १५७ ॥

मूढ़ को ज्ञान की बात कभी कहना नहीं, गधे को कभी गुड़ खिलाना  
नहीं । जो जैसा करेगा सो वैसा भरेगा, तू व्यर्थ अपने को कुएं में ढकेलना  
नहीं ॥ १५७ ॥

आरस नेरि नु मोदुर शीरय,  
निरवीरस नेरि न शुरा नाव ।  
पूरखस प्रनुन छुय हस्यतिस कशुन,  
यसो मालि दांदस व्यहा ब्राव ॥ १५८ ॥

मधूरसो रक्तफलान्न लभ्यते,  
न कातरः शूर पदेन शस्यते,  
न मूर्खबोधः प्रगुणाय कल्पते,  
वीर्येण हीनो वृषभो निरर्थकः ॥ १५८ ॥

आलबुखारे से कभी मीठा रस निकलेगा नहीं, निर्वीर्य का नाम कभी शूर कहलाएगा नहीं, मूर्ख को समझाना हाथी को खुजलाने के समान (व्यर्थ) है वैसे ही जैसे आलसी बैले से काम लेना कठिन है ॥ १५८ ॥

बबरि लंगस मुशुक नो मरे,  
हूनि बस्ति कोफूर नेरि नु जाँह ।  
मनु योद ग्वारुहन फेरिय जेरे,  
न तु शालुटुंगे नेरिय क्याह ॥ १५९ ॥

लताथां बबरिख्यातायां सुगन्धो राजते सदा,  
सारभेये न लभ्येत, कर्पूरामोदमाधुरी ।  
ध्यान-मग्नमना भूत्वा, तन्मार्गणरतो भव,  
भविष्यति शिव प्राप्तिः, शृगाल-भषणेन किम् ॥ १५९ ॥

रेहान (पुष्प-विशेष) की लता से कभी सुगंध नहीं जाती और कुत्ते की खाल से कभी कर्पूर की सुवास नहीं आती । (रे मनुष्य ! तू) यदि ध्यान-मग्न होकर उसको ढूँढे तो तुझे परमशिव की प्राप्ति हो सकती है, अन्यथा गीदड़ की तरह चिल्लाने से कोई लाभ नहीं है ॥ १५९ ॥

आयस ति स्योदुय तु गछु ति स्योदुय,  
सेदिस होल मे कर्यम क्याह ।  
बो तस आसुस आगरय व्यञ्जुय,  
व्यदिस तु व्यंदिस कर्यम क्याह ॥ १६० ॥

समागता सरलमन्तास्तथैव,  
गन्तास्म्यहं सरलस्वभावरवता ॥ २३  
किं चे करिष्यति शठः शिवज्ञातभावा,  
किंवा शिवोऽपि कुर्यान्मम निर्भयायाः ॥ १६० ॥

मैं सीधी ही आई थी और सीधी ही जाऊँगी भी (अर्थात् जन्म से ही मैंने सरल स्वभाव अपनाया और अन्तकाल तक इसी सरल स्वभाव को अपनाऊँगी) मुझ सीधी को भला टेढ़ा (शठ स्वभाववाला) क्या करेगा ? वे (परब्रह्म) तो मुझे प्रारंभ से ही जानते-पहचानते हैं अतः मुझ जानी-पहचानी का वे भी भला क्या कर सकेंगे ? (अर्थात् अपनी सहज सरलता के कारण मैं निर्भय हो चुकी हूँ) ॥ १६० ॥

अंदर आसिथ न्यबर छोड़ुम,  
पवनन रगन करनम सथ ।  
द्यानु किन्य दय जगि कीवल जोनुम,  
रंग गव रंगस मीलिथ क्यथ ॥ १६१ ॥

अन्तस्थितस्य देवस्य बहिरन्वेषणं कृतम् ।  
प्राणायाम-प्रयासेन, तस्यावाप्तिर्मया कृता ।  
ध्यानयोगेन प्राप्ताऽहं, कैवल्यपद दुर्लभम्,  
तेत मे रूपसौभाग्यं, तस्य रूपेण संगतम् ॥ १६१ ॥

वे मेरे अन्दर थे मगर मैं उन्हें बाहर ढूँढ़ती रही । तब (प्राणायाम द्वारा) मुझे अपनी रगों के माध्यम से सांत्वना मिली और ध्यानादि योग-क्रिया से इस जगत् की कैवल्य सत्ता को जान लिया । परिणामस्वरूप मेरा रंग (जगत् के) रंग से मिल गया ॥ १६१ ॥

कुस हा मालि लूसुय नु पकान पकान,  
 कुस हा भालि लूसुय नु बौलगान सुमीर।  
 कुस हा मालि लूसुय नु मरान तु ज्यवान,  
 कुस हा भालि लूसुय नु करान न्यंदा ॥ १६२ ॥

हा ! को न श्रान्तो मार्गप्रयाणे,  
 हा ! को न श्रान्तोहि सुमेह-लङ्घने ६१  
 हा ! को न श्रान्तो मरणादिचक्रे,  
 हा ! को न श्रान्तोहि परस्य निन्द्या ॥ १६२ ॥

कौन चलते-चलते थका नहीं ? कौन सुमेह पर्वत को लाँघते-लाँघते  
 थका नहीं ? कौन जन्म-मरण के चक्कर से थका नहीं ? और कौन  
दुसरों की निदा करते-करते थका नहीं ? ॥ १६२ ॥

जल हा मालि लूसुय नु पकान-पकान,  
 सिरयि लूसुय नु बौलगान सुमीर।  
 चन्द्रम लूसुय नु मरान तु ज्यवान,  
 मनुष्य लूसुय नु करान न्यंदा ॥ १६३ ॥

जलं न श्रान्तं हि प्रवाह मार्गे,  
 सूर्यं न श्रान्तो हि सुमेह-लङ्घने ६२  
 चन्द्रो न श्रान्तो मरणादिचक्रे  
 नरो न श्रान्तो हि परस्य निन्द्या ॥ १६३ ॥

जल चलते-चलते थका नहीं, सूर्य लाँघते-लाँघते थका नहीं, चन्द्रमा  
 मरते-जन्मते थका नहीं और मनुष्य निदा करते-करते थका नहीं ॥ १६३ ॥

कुस बब तय कौसु माजी,  
 कमी लाजी बाजी बठ।  
 काल्य गछख कांह ना बब माजी,  
 जानिथ कवु लाजिथ बाजी बठ ॥ १६४ ॥

कस्ते पिता का जननी तवास्ति,  
 केनापि साकं कथमस्ति संगमः ।

विहाय सर्वं गमनं भवेद् यदा, ६२  
 व. V. V. V. न कापि माता जनको न कश्चित् ॥ १६४ ॥

कौन तेरा बाप और कौन तेरी माँ ? किसके साथ तू सम्बन्ध  
 जोड़ रहा है ? कल तू यहाँ से चला जायगा और फिर तेरा न कोई  
 बाप होगा और न माँ । यह सब जानकर तू (व्यर्थ के) सम्बन्ध क्यों  
 जोड़ रहा है ? ॥ १६४ ॥

काली सथ कौल गङ्गन पाताली,  
 अकाली जल मालु वरशन प्यन ।  
 मानस टाक्य तय मसकिय प्याली,  
 ब्रह्मन तु ब्राली इकवटु ख्यन ॥ १६५ ॥

तादृक् कुकालोहि समागमिष्यति,  
 रसातलं यास्यति सप्तलोकी । ६०  
 अकालबृष्टिजंगतीतले भवेत्,  
 चाण्डालवद् ब्राह्मण-भोजनं भवेत् ॥ १६५ ॥

ऐसा कुकाल आएगा कि (पृथ्वीलोक पर बढ़ रहे पापाचार के  
 कारण) सातों लोक रसातल में चले जाएंगे । तब असमय वृष्टि होगी  
 और ब्राह्मण व चाण्डाल एक साथ मांस-मदिरा का सेवन करेंगे ॥ १६५ ॥

अट्टुच सन दिथ थावन मटन,  
लूब बौछि बोलन ग्यानुच कथ ।  
फट्ट फट्टय नेरन तिम कति वटन,  
त्रुक्य मालि छुख पूर कड पथ ॥ १६६ ॥

थे छधवेषाः स्थित चौरवत्तयः  
प्रदर्शने ज्ञान कथाऽभिभाषिणः

प्राणं न किञ्चन्मम सन्निधानात्

॥ ५४ ॥ प्रबुद्ध ! द्वारात् त्यज पापचारिणः ॥ १६६ ॥

कुट्टेल व छधवेषी इधर का माल चुराकर उधर कर देते हैं और  
ऊपर से (मारे लोभ के) ज्ञान की बातें बखानने का स्वांग रचते हैं ।  
ऐसे लोग मिथ्या-प्रदर्शन खूब करते हैं, वे भला इससे पाएँगे क्या ? यदि  
(रे मनुष्य !) तू प्रबुद्ध है तो ऐसे मिथ्याचार से पग पीछे हटा ले ॥ १६६ ॥

संसारु नाम्य ताव तंच्चुय,  
मूडन किञ्चुय तावनु आये ।  
ग्यान मुद्रा छय यूगियन किञ्चुय,  
सु यूगु कलि किन परजनु आये ॥ १६७ ॥

तप्तमृजीषं विश्वाख्यं, मूढानां कृते सदा २७।  
ज्ञानरूपं तदेवास्ति, योगिनां विदितात्मनाम् ॥ १६७ ॥

संसार नाम का यह तवा मूढ़ों के लिए तपाया गया है. मगर ज्ञान-  
मुद्रा योगियों (प्रबुद्धों) के लिए है जो योगकला द्वारा संसार के माहात्म्य  
को पहचान लेते हैं ॥ १६७ ॥

सोबूर छुय ज्युर मरुच तु नूनुय,  
ख्यनु छुय ट्चौठ तु खेयस कुस ।

सोबूर छुय सौनु सुंद टूरुय,  
मौल छुय थोद तु हेयस कुस ॥ १६८ ॥

विषयिणां भाति सन्तोषः, कटुतिक्तादिखाद्यवत् ॥ १६९ ॥  
तुल्यं सुवर्णपात्रेण, कस्तं मूल्येन क्रेष्यति ? ॥ १६९ ॥

सब्र (सहिष्णुता) जीरा, मिर्च और नमक के समान (कडवा) है  
जो खाने में कड़ा लगता है । सब्र सोने की आली है, जिसका मूल्य  
ऊँचा है, अतः इसे खरीदेगा कौन ? (सहिष्णुता का गुण कष्टसाध्य और  
दुर्लभ है, इसके लिए बड़े से बड़े त्याग की आवश्यकता है) ॥ १६९ ॥

साहेब छु बिहिथ पानय वानस,  
सारिय मंगान केंछाह दि ।

रोट नो काँसि हुंद राँछय नो वानस ।

यि त्रै गङ्गिय ति पानय नि ॥ १७० ॥

स्वामी स्वयं पण्यगृहं विधाय,  
स्थितस्ततो याचन-तत्परा जनाः

न तत्र कस्यापि निषेध-बाधा

नयस्व यद् वाञ्छसि त्वं सदेव ॥ १७१ ॥

साहिब (ईश्वर) स्वयं दुकान लगाये बैठे हैं । सभी उससे कुछ  
मांग रहे हैं । (रे मनुष्य !) वहाँ किसी की रोक-टोक नहीं है । तुझे  
जो भी चाहिए स्वयं उठाकर ले जा ॥ १७१ ॥

संसारस मंज्ज बाग कथ शायि रोजय,  
रोजि परम शिव शंबू अघूर।  
लौलि मंज्जबाग बोय ललनावन,  
जिगरस मंज्जबाग करस गूर गूर ॥ १७० ॥

तिष्ठानि विश्वेऽस्मिन् कुव्र, यस्मा-  
दघोर-शम्भुः सर्वत्र राजते ।  
आन्दोलयिष्यामि तमेव क्रोडे,  
प्राणेन साकं मृदु लालयामि ॥ १७० ॥

अब मैं इस संसार में भला किस जगह रहूँ क्योंकि यहाँ तो हर-एक स्थान पर परमशिव अघोर शम्भु रहते हैं। अतः मैं तो उसी को गोकी में लेकर ज्ञुलाऊँगी तथा जिगर से लगाकर डुलाऊँगी ॥ १७० ॥

दोद क्या जानि यस नो बने,  
गमुक्य जामु हा वलिथ तने।  
गरु गरु फीरुस प्ययम कने,  
ड्यूठुम नु कांह ति पननि कने ॥ १७१ ॥

यस्योपरि स्यान्नन्च दुःखपातः  
परस्य पीडां स कथं हि विद्यात् ।  
कष्टावृतायां मयि प्रस्तराहति,  
ने कोऽपि जातो मयि सानुकम्पः ॥ १७१ ॥

जिस पर दुःख न पड़ा हो, वह भला दर्द (की पीड़ा) क्या जाने ?  
गम के वस्त्र पहनकर मैं घर-घर फिरी और मुझपर पत्थर बरसे तथा  
किसी को भी मेरा पक्ष लेते हुए न देखा ॥ १७१ ॥

ओरु ति पानय योरु ति पानय,  
पौत वाने रोजि नु जांह।  
पानय गुप्त तु पानय ग्यानी,  
पानय पानस मूद नु कांह ॥ १७२ ॥

इतस्ततोऽसौ सर्वत्र दृश्यते,  
न लुप्यते दृष्टिपथे कदाचित्  
गुप्तोऽपि ज्ञाता सर्वस्य मध्ये ३६  
स एव सर्वामरचक्रवर्ती ॥ १७२ ॥

उधर भी वही और इधर भी वही (अर्थात् जिधर भी नज़र जाती है, उधर वही दिखते हैं) वह कभी पीछे रहने (छिपने) वाले नहीं हैं। वह स्वयं गुप्त भी है और ज्ञानी भी। वह कभी मरा नहीं—अमर है ॥ १७२ ॥

आसुस कुनिय तय सांपनिस स्यठा,  
नज़दीख आसिथ गंयस दूर ।  
बाहिर बातिन कुनुय ड्यूठुम,  
गंयम छयथ-च्यथ चुवंजाह चूर ॥ १७३ ॥

एकापि दृश्येऽह मनेकरूपा  
पाश्वस्थिता ! तस्य तथापि दूरम् ।  
कृत्वा हि मां दूरतरं गतं हा !,  
चत्वारि पञ्चाशच्चौरमण्डलम् ॥ १७३ ॥

मैं एक यी मगर अनेक बन गई। (उनके) नज़दीक होकर भी दूर रही। बाहर-अन्दर एक ही (शिव) तत्व मुझे दिखा था (जिसे आप्त करने के लिए मैं ध्यान-मग्न हो गई) किन्तु ये चौपन चोर (पंचेन्द्रियाँ, आवेग, विकार आदि) सब कुछ खा-पीकर मुझे धोखा देकर चले गये ॥ १७३ ॥

अजपा गायत्री हंसु हंसु जपिथ,  
अहम त्राविथ सुय अदु रठ । ३२१  
यैम्य त्रोव अहम सुय छद पानय,  
बो न आसुन छुय वौपदीश ॥ १७४ ॥

मनसाऽनुशवासं जप हंस-हंस-  
सहं-विमुक्तो कुरु ब्रह्मचिन्तन् ६  
अहं-विरक्तो हि रम स्वरूपे  
तवानुरूप उपदेश एष ॥ १७४ ॥

(रे मनुष्य ! तू) अजपा गायत्री मंत्र का अपना प्रत्येक सांस में जाप कर। अहं को छोड़कर उस (ब्रह्म-तत्त्व) को धारा कर। जिसने अहं को त्याग दिया वही स्व (आत्मभाव) के रूप में स्थिर रहा। उपदेश की बात भी यही है कि 'मैं' को अस्थायी मान ले ॥ १७ ॥

दमु दमु ओमकार मन परनोदुम,  
पानय परान तु पानय बोजाम ।  
सूहम पदस अहम गोलुम,  
तैलि लल बो वाचुस प्रकाश स्थान ॥ १७५ ॥

ओङ्कार-पाठं मनसे प्रतिक्षणं  
प्रशिक्षयन्ती स्वयमेव शिक्षिता ।  
'सोऽहं' पदं प्राप्य विमुक्तमाना,  
लल्लाऽहमाकाशगतं प्रपन्ना ॥ १७५ ॥

इस मन को प्रतिपल ऊँकार पढ़ाती रही, स्वयं दाती रही और स्वयं ही सुनती भी रही। 'सोऽहम्' पद को प्राप्त करने के लिए 'अहम्' को गला दिया तब कहीं जाकर मैं लल प्रकाश-स्थान तक पहुँच रही ॥ १७५ ॥

यि क्याह आसिथ यि कुस रंग गोम,  
बेरंग करिथ गोम लगु कमि शाठय ।  
तालव राजदानि अबख छान ध्योम,  
जान गोम जान्यम पनु नुय पान ॥ १७६ ॥

काऽसं पुनः सम्प्रति काहि जाता,  
स्थिता सदा 'तालव राजदानि' वत् । २००  
वशीकृता 'अबखान' समेन स्वात्मना,  
कि भाविमेऽव विषये मन एव विद्यात् ॥ १७६ ॥

मैं क्या थी और क्या हो गई। (परमात्मा का ही एक अंश थी किन्तु जन्म लेकर जाने यह किस रंग में रंग गई।) यह मेरा मन मुझे बेरंग बना के छोड़ गया, अब पता नहीं किस ठौर बहाकर पटक देगा। मैं तालवराजदानि जैसी (संयमी और दृढ़-प्रतिज्ञ) थीं किन्तु इस अबखान की रूपी मन ने मुझे मुग्धकर वश में कर लिया। अब मेरा आगे क्या हाल होगा, अच्छा होगा कि बुरा, मेरा दिल ही जानता है ॥ १७६ ॥

करुम जु कारन त्रे कौमबिथ,  
यवु लबख परुलूकस अंख ।  
वौथ खस सिरी मंडलस चौमबिथ,  
तवय चली मरवृथ शंख ॥ १७७ ॥

द्विविधं कर्म जानीयात्, त्रिविधं कारणं मतम्  
समाहर कुम्भकेनव, प्राप्यते परमं पदम् ।  
उत्तिष्ठोद्यतो भूत्वा भित्वा सूर्यस्य मण्डलम्,  
अनेन विधिना सर्वं, मरणादि तत्र नक्ष्यति ॥ १७७ ॥

कर्म दो तरह के (सत् और असत्) तथा कारण तीन तरह के होते हैं। रे जीव ! तू कुम्भक-योग से सबका समाहर कर जिससे तुझे परलोक में परम-पद की प्राप्ति होगी। तू उठ और सूर्यमंडल को पार कर परमगति को प्राप्त करने के लिए उद्यत हो। इसी से तेरा मरण-भय भी दूर हो जाएगा ! ॥ १७७ ॥

१, २ एक कश्मीरी लोककथा के पात्र ।

मद प्यौवुम स्यंदु जलन येती,  
रंगन लीलंभ्य कैम्य काँत्रि ।  
कृत्य खोयम मनुश्य मामसुवय नंली,  
सौय बो लल तु गव मे क्याह ॥ १७८ ॥

अध्यागताऽहं बहुजन्मजातं  
पीतंमया सिन्धुजलं प्रभूतम् । १८०  
मांसादनं वहुविधा लीलाव्यधाधि  
पश्चाच्च चिन्तनपरा तदभिन्नरूपा ॥ १७९ ॥

मैंने कई जन्म लिये, कभी छक्कर सिन्धु का जल पिया, कभी सासार के रंगमच पर तरह-तरह की लीलाएँ कीं, कभी मांस आदि का भी भक्षण किया—मगर अंततः पाया कि मैं तो वही लल हूँ फिर यह आवागमन का चक्र कैसा ? ॥ १७९ ॥

मरिथ पंचबूथ तिम फल हंदे,  
चेतनु दानु वौखुर ख्यथ ।  
तवय ज्ञानख परमु पद छांडि,  
हिशी खोशि खोर कोहं ति नु ख्यथ ॥ १८० ॥

अस्मिन्नहो भौतिक कायमध्ये  
स्थितंहि पञ्चेन्द्रिय - मेष - वृन्दम्  
तस्मै त्वया ज्ञान-कणास्तु देया  
हत्वा पुनर्दिव्यपदं प्रयाति ॥ १८१ ॥

रे व्यग्र प्राणी ! अपनी पंचभूत काया में स्थित पञ्चेन्द्रियों रूपी मेषों (नर-भड़ों) को तू अध्यात्म-ज्ञान का दाना (खाद्य) खिलाओ और तत्पश्चात् उनका वधकर । इसी से तुझे परम-पद की प्राप्ति हो जाएगी, अन्यथा ऐसा न करने पर कोई लाभ न होगा ॥ १८१ ॥

Posten Lal Bhan

سرو آڈھنگار سر کمٹتے سے  
Posted 5-5-1919 Sunday

# شہری لال شوری و اکیم

ارکھات Lal  
Posten Lal

Posten

( لال و اکیم )

لیکھات ہے بیٹھتے کریں اتھیتہ کھوں بار مغل نیا سڑک پونڈہ پورہ رنگ  
و لکھ سبھت

پورہ شرک پل شریز پنڈتہ نند لال بینہ دیوبدر کول مالک دیر پریناں بیس  
پٹنکا ملنے کا پتہ :-

لیکھات ہے بیٹھتے کریں اتھیتہ کھوں جر کھنہ سری اٹھ

1- لکھتہ چر دیوبدر چک پورہ اور اکول شری اٹھ

2- لکھتہ چر دیوبدر چک پورہ اور اکول شری اٹھ

3- لکھتہ چر دیوبدر چک پورہ اور اکول شری اٹھ

4- لکھتہ چر دیوبدر چک پورہ اور اکول شری اٹھ

لار ( اول )

## لکھنؤی و اکیم گر تھوڑے

### پہنچ سنتا ونا شری لکھنؤی و اکیم گر تھوڑے کا پروگرام

پہلے سے پانچ تھوڑے اکیم کو کہنا چاہیے اس سے بھکتی بڑھے۔ پرانا بھکتی  
بڑھے۔ میں میں شانتی اپنے ہو سے۔ پڑھنے میں بھی بڑھے۔ اُنکی بیان  
اوگتھی سے بھتی ہو سے۔ تھیک اُن ہی لکھنؤل کا لکھنؤی اکیم  
گر تھوڑے سے پڑھوں۔ اپنا سکون اور پریوں کے دھارنے کے لائق  
یہ ایک ادویت ویدانت کا تجویزی ہے۔ بہتر ہے۔ بہتر ہے۔ آتم ویدا  
اور قتو و قیمیں اور یوندی تکمیر کے کارنے دا لامام۔ کرددہ۔ بوجھ۔ مگہ اور  
میں پس اک مٹانے والا اور کوڑھ پرکھ تھوڑی کو۔ تھوڑے میں سمجھا دینے  
دالا اور ادھیا تھاک پرکھ اور ستما کی بیچال کراچینے والا۔ گیان۔ کرم  
بھکتی اور یوگ کا میل کراچینے والا سما کے دھکت منشوں کو شانتی  
لئے کر بخکام۔ آپنے میں بھاگنے والا پریم بھکوت گیتا۔ اپنیشد  
ادویت ویدانت۔ بیوگ اور گیان کا بہبیہ سمجھا دینے والا سارے

سدار میں اس سے بڑھ کر ان مول رتن بھارت دیسیوں کو مل ہی نہیں  
سکتا۔ اس گر تھوڑے کا ساری ہے کہے دھکت منشو اٹھو۔ جاگو۔ سادھاں  
ہو جاؤ۔ سریشٹ ہپا پر شوں کو کھوچ کر اُن کے دوارا اُس پر بہت  
بیٹھنے کو جانی لو۔

## سوانح عمری شری لکھنؤی

لکھنؤی چودھری صدی بکری کے آغاز میں جس وقت کے  
کشیر میں مسلمانوں کا راجح تھا لگڑی ہے۔ کشیر میں پاپور  
نزویک موضع پور میں ایک بہمن کے گھر میں بھاروں ورثا ششی  
کے دن جنم دھارنے کی۔ ماں باپ نے اس کا نام پدھارنی شکھا۔ تیرہ  
یوگہ سال کی عمر میں اس کی شادی موضع (پرانا پور) سوجوہ پاپور  
میں۔ ایک بہمن کے گھر میں۔ رہائی گئی۔ خانہ داری کے (بھن میں) پڑھ کر  
بھی یہ دیوی شروع سے پرہنچا رانی کی زندگی پس رکھی۔  
سنسراں میں اسی دیوی کو پتھر اور ساس نے حد سے زیادہ دکھ  
اوڑ کاٹھ دیا۔ مگر یہ دیوی سب پھر سہن کر کے اپنے شتم اور دھم  
میں رہ کر سوئن ہی دھارن کرتی رہی یعنی شن کر بہری اور  
ڈاکھ کر اندھی جیسی آہستہ آہستہ اس کو دیہی کا روگ بھی  
چھوٹنے لگا۔ پورا بھیاس کا کرم پھل پورا پکنے پر اس دیوی  
نے گھر بہت کے بھٹٹوں کو خلا جعلی دے دی۔ پکر بہم یہ بیٹھوڑ پکے  
پریم میں بھوٹو پکار کر اس نے گھر کو تیار دیا۔ پھر اس

اور پچھلے جنم کے بعد میں کا سب کچھ میرے لگ جاتا ہے کہ کس اپنے کلا کی یوگن یا ہفت دیوی گھری ہے۔ اس دیوی کے امرت بھرے داکیوں کے انوار اور کرنے میں جن گز نہیوں کے پرمان رئے ہیں وہ یہ ہیں۔ خرید بھکوت گیتا شنکر بھاش۔ گیتا رہیسیہ بھکوان نلک۔ گیتا گیان ایشوری۔ اشٹا وکر گیتا (اپنے دیوی) ایش۔ ایشٹی۔ پرش۔ تیتھی۔ چھاند و گیر۔ شویتا شنگ۔ کین۔ سکھہ و لی۔ مانو و کیر۔ منڈوک۔ تیج بندو۔ نادہ بند۔ ہم۔ اور گر جد۔ اپنے دیوی۔ ہبھارت۔ مانکھیہ شاسترا اور دینات پاتنجلی یوگ درشن۔ درس بود۔ اپر و کھانو بھوتہ شنکر بھاش [ دیوان حافظ فارسی۔ مشنوی مولانا نارووم۔ مشنوی یو علی قلندرہ فارسی اور کبیر شبد اولی کے پرمان دئے گئے ہیں۔ اپنے اپنے داکیہ پر پورا نام لکھا گیا ہے امید ہے کہ ہندیا اور انگریزی بھی جلدی شائع ہو جائے گا یوکر اس وقت زیرِ نگرانی ہے۔

## الوداک کی بھومنکا

ہے اوم کار سر دپ ویگن ہر تائیش۔ ہے پر بہم پر ما تر دیو  
آپ کو نہ کار ہو۔ سویم آپ ہی اپنے کو جاننے والے ہو۔ ہے  
آتم سر دپ پر بہم پر ما تم دیو میں نیور تکا دا اس آپ کو ہی  
یہ ہم ہوں گرتا ہوں آپ ہی شکل ارتھ اور بھی کے پر کاش کرنے  
والے گئیں ہو۔

دیوی نے مہاتما یگیشور شری میدمالو کو گورودھارن کر کے اُس سے گور و اپنیش بھی لیا۔ گور و اپنیش کی سادھنائیں نزینتر پسیا کرتے کرتے پر مہر تیاگی درتی بن کر سنار کے اورہ کوئی بھی اور نہ کری ہوش ہی رہا اور ایک دیوانے کی طرح بنگی ہی پھرنے لگی۔ نیچے اس د پاگل جان کر اس کے اپر بھٹی اور پتھر پھینکنے لگے اور اخچان ایسا نی پر ش اس کو پڑا بھلا کہنے لگے تب پچھہ بزرگوں نے مل کر پدمادتی کو سمجھائی کی کوشش کی کہ ماں اپنے بدن کو ڈھانپ لے تاکہ لوگ آپ کو تنگ نہ کریں۔ لوگوں نے بہت سے کڑے لاکر بچھا د بچھوڑا اور اصرار کرتے رہے کہ ماں دستر دھارن کرو۔ کہتے ہیں کہ پھر اس نے اپنے پیٹ کو بڑھا کر کھینچا اور پیٹ کے بچھڑے کو مشک کی طرح بلا کر کے لٹکا دیا اور اپنے آپ کو اُسی سے ڈھاک دیا۔ اس طرح کی پیٹ کو کشیری زبان میں انہیں کہتے ہیں۔ پچھہ دنوں کے بعد جب وہ پُورن یوگر بیکھت بن گئی اور داکھ سیدی ہو کر اس کے امرت رُوپی داکیہ شبدوں سے پڑے پڑے رشدوں کو گیان آئے لگا۔ پھر اس وقت کے ہمانو بھاڑ تنووت رشی لوگ اس کو بہت اُنچی کلائی جان کر یوگ ایشوری اور نل ایشوری کر کے پنکار نہ لگ۔ ماں بیلی شوری بھی اپنے داکیوں میں اپنے آپ کو نل ایسا نام کر کے بھکار تی ہے۔ اس ایشوری کے واکیہ بہت اُنچے کلاکے اپنے شبدوں اور خرید بھکوت گیتا کے ساتھ ہوا کھاتے ہیں۔ بُرھیمان پُرشدوں کو اس ایشوری کے داکیوں سے ہی اس دیوی کا سارا جنم پھر تر

نویدن- قریباً ۲ برس کی بات ہے کہ ایک چھاتا ساکھشات  
ایش روپ جن کا نام شری نیل کنٹھ بھی تھا ہمیں کچھ بھی اُن کے  
درشن کرنے کے لئے جایا کرتا تھا۔ ایک دن کی بات ہے کہ میرے  
من میں سنوار آدمیں روپی ڈکھ کے نیورتی ہونے کی چلتی تکی  
تھی اچانک سوامی بھی نے اپنا سر اٹھا کر میرے کام کے نزدیک  
لاکر تین دفعہ ہلکے سے یہ گلتا کے انگ نیاس والے شید سکے  
(پالا بشریہ دھا سر و جم (علم) سوامی بھی کے ہنکھاں بند سے یہ خد  
صنعت پر تجھے شری بھکوت گلتا کے پڑھنے اور وچار لئے کے لئے  
بھادنا اپن ہوئی۔ میری پڑھائی کم تھی اس کے لئے اس کے ہندی انواد  
دلے گلتا ہیں اور اپنیش اور کشیر میں چھپے ہوئے ہیں ایک پڑھنے  
ازم بھد تھے۔ ایک دن میں مسٹوک اپنیش میں درخت دھیان یوگ  
کا انواد پڑھنا تھا جس کا انواد اس طرح کا ہے۔ اپنیش میں درخت  
پر نو روپ مہان استردھنث کو لے کر تیکھے، کا اپاستاد دوارا  
تیکھن کی سوا بان پڑھاۓ۔ پھر بھاد پورن چت کے دوارا  
(سکس بان کو کھینچ کر) ہمی پر یہ اس پر مہر اکھر پر شو قم پر میشور کو  
لکھیے مان کر بیدار ہے۔ یہ پڑھنے پڑھنے تجھے ایش روپی کا ایک  
ایسا ہی داکر نیاد پر ٹا جو کہ ایش روپی نے اسی دھیان یوگ میں  
بگڑنے پر یوگی کو سمجھایا ہے۔ وہ یہ ہے (اچھہ ہار تجھ پڑھنے  
کاں گوم۔ ایک پھٹاں پیوم۔ تھہ راز دانے) یہ داکر ہم نے  
ادھیا ہے۔ ۳۔ داکر ۱۱ میں دیا ہوا ہے وہاں سے پڑھ کر سارا  
مسجد آجائے گا۔ اور بھی بہت سارے داکر دیکھنے پر پتہ چلا

کہ مانا ایش روپی نے یہ داکر اپا مگوں اور سنواری پر شول کے  
وچار لئے کے لئے بارہ بار پرستگ اور سار تھات دُسرے  
دُسرے شیدوں اور دُسرے دُسرے بہت درشتانوں میں  
اسی تھو کا تیجھن کر کے یہ سوچ کر کر کسی بھی طرح سے وہ ادھیت  
پر بہم پر ماتھا۔ ان سنواری دُکھت پر شول کے یہ دھن گوچھر ہو کر  
سنوار کی نیورتی کا کارن ہو۔ بہ ادھیت پریلانٹ کے داکیوں  
کا تیجھے گیان اپدیش درن کیہے۔ تیجھات میں نے انواد  
کرنے کی اچھیا سے ایش روپی کے داکر روزانہ پڑھنے آزم بھد  
کر دئے۔ تب تجھے معلوم ہوا کہ ان داکیوں کا انواد کرتا تجھ  
جیسے اپ بُدھی ملٹش کے یوگیت سکے باہر کی بات ہے اور یہ  
کوئی سچع اور تجھے جیسے سادھارن ملٹش کا کام نہیں ہے پر تھو  
انہت کرنوں میں پوڑا و مٹوار سختا کر سیتہ سنکلب کے داتا بھکر ان  
کر شون کر پا کر کے میرا منور تھد اوس پورن کوں گے اب قریباً  
نو سال سے دن داکیوں کے انواد کرنے میں تکھوچ کرتے کرتے  
اور اپنیش گلتا اور ہم سادھارنے دوسرے پر شکل کے سادھارن ملٹ  
کر تی کرتے ہو جو داکر بُدھی ملٹھر تاگیا میں کو قلم بند کر کے اپنے اپنے ادھیلے  
اور سعیندھ کے ساتھ ساتھ ہوڑ کر لکھتا رہا۔ ایسا کنھو بھی دیک  
داکر کے پیچھے میں ران تک سوچتے سوچتے لگ گئے۔ مگر کیا جاوے  
یہ تھام قدرت نے میرے کرموں کے لکیروں میں لکھا ہے اس کر کے میری  
پر درتی ہسی کے اور دن بدن بڑھتی گئی۔ ایسا کنھو بھی دیک  
امانت نتوانست کشید۔ قریبہ قائل بنام من دیوانہ زندگی دیوانہ عاقوظ

## پہنچ اور حیاتے

اویسی ادھر نئے اویسی سورم  
اویسی ٹھہر میں پترن پان  
انٹ نزا و مکھ نخنگی بوسٹم  
توئے پر ووم پرمس تھان (۱۵)

لشکر کے (ویسی کچھ یہ سالا برہمنا بلکت ہے) اس کا آدھ کارن یہ دیک ادم کا رسروپ پر برہم ہی ہے۔ اسی ادم کا رپر برہم کو تھوڑے چان کی بیرنے سادھنا بھی کی اور اپنے آپ کو بھی ادم ہی چان کر بھیرایا۔ اس ایت نا شوان (سنار کی سب کامناؤں) کو تیاگ کر پھر میوں کے دیک اسی بینتے اونا شی پر برہم بنا سنتے رکا۔ تب ہی پھر میں نے پرمس تھان (لکھنی کا دام) پر پت کیا۔

پرمان۔ سپتوون وید جس پر مید کا یادیار پر نہ پادن کرتے ہیں اور سپتوون نیپ بیس پر کا نکیبہ کرتے ہیں جس کو چاہتے والے سادھاک گن بہرہ پر بیر کا پان کرتے ہیں وہ پر میں تھیں سنکھیپ سے بتلاتا ہوں۔ وہ ہے ادم ایسا ایک اکھشیر یہ اکھشیر ہی تو برہم ہے اور یہ اکھشیر ہی پر برہم ہے اس لئے زی یک اکھشیر کو جان کر جو جس کو چاہتا ہے اس کو وہی مل جاتا ہے۔ یہی انتہ اتم امین ہے۔ یہی سب کا انتہ اخیری ہے اس امین کو بھلی بھانستہ جان کر سادھاک برہم کو کی میں ہمانیوت ہوتا

اور جو جھیسیے بال بھی الپکیہ سے یہ میرا ایسا پر شرم کرنا صمدیر کو منھنا ہے اور اسی بھی دل میں ایسا بھی خیال آتھے کہ (آہم نہ سدرس نا وہ چھس لمان) تج پوچھو تو یوگ ایشوری اپنے دا کیوں کا بھاؤ ار قدر آپ ہی یا جانتے ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ سوریہ پر کاش ہیسے بیٹھیاں اور دو اس جھاؤ بھاؤ پنڈت جنوں کے سنبھو کھہ یہ میرا دیوا جس پر کاشت کرتا ہے۔ (الوادک جو گوپی تا تھرینہ

جھے بھی پرستک چھپائے کا کوئی خیال نہ تھا کیونکہ اس کا بھی تیرسا بھاگ تیار نہیں ہوا۔ مگر مجھے اپنے برادر میٹت نہ لال جو یہ نہ تے اور اپنے ہم کے لئے عزیز دیر پڑا جی کوں ماںک ویر پڑا بیکنی ایمیر اکول اور گور جہاڑج جو تشتی شری کاشی نا تھد و نے اس پرستک کے چھپائے کے لئے بھوک کیا جائیں شری رام چندر در لالپریین ریس رجہ دیپا لستہ اسنا نگر کے مددگار تھے دل میں شکر کھڑا از نوں۔ ہما جب مو صوف نے اس پرستک کے تیار کرنے میں بہت ہی ہمدردی اور ترا خدی سے مدد دی۔

اس گز نتیجے میں جو داکیہ ہے مشکل دیکھ پڑتے ان داکیوں کو پہنچنی ارتھ اور بس کے یقین دیا کھیان میں پورا ارتھ سمجھایا گیا ہے۔

## سوانح امسار اہم دیکی مہاراج سے عنایت شدہ

میں نے شری گوپی نا تھد جی کا نیا ہوا لکھ ایشوری کے داکیوں پر ترجیح یعنی لیکا سہت ازواد کو بغور سنا فی اونا قعی پنڈت جی نے یہت محنت کی ہے اور سخت اوسن نل داکیوں کو شری بھری کے نکول بنا نے میں طا بیریت کیلے جس کا میں دھنیہ وادیہ نا ہوں۔ اب ان داکیوں سے لا بھا اٹھانا بلکن اور سالکوں کا کام ہے جو کسکے لئے پنڈت جی نے اچھی طرح سے تھد پر دش کیا ہے۔

(سوانح امسار اہم دیکی مہاراجی۔ گوپی نافی گندم)

ہے۔ یہ اپدیش ہمارا جنچ کیٹ کو کرتے ہیں۔ (کچھ اپنڈ ۱۵/۲۰)

گورس پا۔ دشہم ساہمے لٹے  
لیں نہ کنہ و نان۔ اس کیاہ نا  
پیرشان پر شان اچس نہ تو سس  
کنہ نس۔ لنشے کیاہ تان درا و (۳)

گور و ہمارا ج سے بیان نہ ہزار بار ارتحات ایک بار پوچھا جس کو  
چھ بھی نہیں کہتے (ارتحات جس بہم کا سروپ جلانے کہتے اور انھوں کرنے  
میں بھی نہیں آتا) اس کیاں ہے۔ ایک بار پوچھتے تو جھنے تک گئی  
اور ہار گئی۔ اس بہم کا۔ پچھی انھوں میں نہ آئے سے اس کر کے گور و  
کے پیپ رہنے میں سے ی تو بھا و چار کرنے کے لئے نکلا۔

ویدانت سوت۔ ۱۔ بیان۔ ۲۔ پاد۔ ۳۔ متر۔ ایک ایسی ہی  
لختا نہیں یہ کہ بہم اپا شکنے پسے گور و ہر شے ہمہ سے پرشن  
کیا۔ ہمارا ج فھٹ کر کاک۔ بتلائیں کہ بہم کس کہتے ہیں تب پرشی یا مہنہ چھٹ  
بھی نہیں بولے۔ باشکانے پھر بھی وہی پرشن کی۔ تب بھی گور و پکھڑ دیوے  
جس ایسا ہی ایک ہوا۔ تب گور و ہمارا ج نہ باشکلے سے کہا۔ اے میں  
تیرے پر شنوں کا نتھی سے دے رہا ہوں۔ پر نتو تیرے سمجھ میں آتا ہی  
نہیں۔ میں کیا کر۔ اے۔ بہم سروپ کسی پرکار سے بتلایا نہیں جا سلتا۔ اس  
لئے شانت ہو۔ رتحات چُپ رہتا ہی سچا بہمہ لکھنے سے۔

پیریان۔ جو بہم نہیں تکے۔ نہ پرگیا والا ریان سے جانستے ہیں  
انے والا ہے اور جو نہ ہر پرگیا الہے نہ دُنو اور پرگیا والا ہے  
نہ پرگیا نہ گئے۔ نہ جانستے والا ہے۔ نہ خیں جانستے والا ہے جو ادھش  
ہے۔ جو دوبار میں نہیں لایا جا سکتا۔ کچھ نہیں میں نہیں آسکتا۔ جس کا  
کوئی تھیں نہیں ہے جو جھنن کرنے میں نہیں۔ اسکتا جو بتلتے میں نہیں  
آسکتا۔ اک ماتر اتمہ ستارہ ہی جس کا سارہ بھی سی پرکار گیا فی پُر ش  
لئتے ہیں۔ دہی پر ماننا ہے اور دہی یہا۔ پرگیہ ہے (مانڈوک اپنڈ)

گور و دیشم کو نوئی د  
سیند  
نیبرہ دیشم اندری اڑو  
شوئی مہر لکھ کو دا ہو تر دلکھا  
توئے ہیشم تسلکے تسلیں (۳)

گور و ہمارا ج نہیں یہیک ہی (ادم کار کا) شبا کہا اور یا پر  
سے اندر گھست کے لئے کہا دہی گور و کا اپدیش مجھ سے کے لئے داکھ  
اور دھن بن گیا تب ہی میں (دیوانہ جسی بن کر) تھنگی ہر نپھنے لگی

ویاکھیا۔ گور و ہمارا ج نہیں یہی اوم کار شا نمکر سادھن  
کرنے کو کہا اندھکھشو (آنکھ) اے۔ بندروں کو یا پر کا بیشیوں سے  
نواٹا کر اپنے ہی اندر اسٹرائنا کو۔ اپنے کے لئے گھستے کہا۔ دہی گور و  
کا اپدیش مجھ کے لئے دا بھو اور ز ارتحات والی اور جپ بن گیا۔  
تب ہی ارتحات اسی ادم کار کے نزد بھیان کرنے ہیں ایک دیوانہ

محرم لا زد لشیداً خود۔ کس نے بیتِ خاص دعام را  
النحو: بیکرے سینے (ارتحات یوگہ بیل کی چھاتی) میں پیغم روپی گل کے  
دھوپیں سے نکلی ہوئی آہ کو۔ اس سنسار کے خام جماعت ہمورکھ منشوں  
نے جلا ڈالا رکیوں جلا ڈالا) یہ کہ اس سنسار کے خاص دعام منشوں میں  
کسی زیارت کو بھی نہیں دیکھتا ہوں کہ جو اپنے لا زد ل کا خرم ہو تو وہ اپنے  
آپ کے ادھیانِ دوچار میں لگا ہوا (شیدا) مست ہو۔

اگلے دو دیکھوں میں یوگ ایشوری اپنے جنم لیدنے کے کارن کو کپاس  
اور کپاس پھول کے درشتانست میں بتا کر اپدیش کر دیتے ہے۔

کل بودا لیس کلپس پو شر سجی  
سوکشم کری  
کاٹر تر دوں کر نم۔ بڑی سکھ  
کا دن  
تہیہ بیل کھار نم زاد ج تا بڑی  
بودا دان نیم الہانزی لیخ (۲)

و، میں مل کیاں پھول تلاش کر فر کے سورج میں نکلی، ۱۔ جن لانکا نینے دالے  
چڑھی نے اور بھر دھنی نے بچھے پہت ہی پایاں کر کے درستی کر ڈالی (س)  
جھب کر کاتھی فالی نے بچھے با دیک تاروں میں کات کر اور پر شد، جڑھایا (۲)  
پیغمبر جو لا ہی کے دوکان پر میری لاتیں بچھے ہی لٹکتی مہیں۔

ویا کھیا: ۱۔ میں مل کیاں روپی اپنے کپاس پھول تلاش کرنے کے  
سورج میں نکلی (ارتحات میں مل اپنے سو بھاد روپی من اور پارچ سوکشم  
بیندروں کے آسکتی میں بندھی ہوئی پر وحی کے سنکاروں والے سچت  
کرموں کے بھوگ کرنے کے لئے جنم دھارن کر کے گرد بیٹے نکلی (۲) اور پیغمبر

جسی بن کر پر ماں کے پریم میں ننگی ہی ناچھنے لگی۔

پر ماں۔ سویم پرکٹ ہونے والے پرمیشور نے سارے بیندروں کو  
باہر کی اور جانے والی ہی بنایا ہے اس لئے مشین بیندروں کے دوارا  
باہر کی وستو کو ہی دیکھتا رہتا ہے۔ انتر آٹما کو نہیں دیکھتا۔ کسی  
ایک بھاگ کے شالی بُدھی مان منش نے ہی پریم پر کو پانے کی اچھیا کوکے  
چھشو آدہ بیندروں کو باہر کی ویشیوں کے اور سے لوٹا کر انتر آٹما  
کو دیکھا ہے (کٹھی اپنیشاد ۲-۱)

سیند دودگیاہ زانہ ایس ذہنے

غکھی عالمہ لاؤت تتنے

گھرہ گھرہ فیرس پیم کنے

ریو ٹھم نہ کا نہہ تہ پنیزہ کنے (۳)

اس درودِ غم کو (ارتحات پرمیشور پر اپنی کرنے کے درودِ غم کو)  
وہ کیا جان سکتا ہے جس کو اس کا کوئی درودِ غم بن کر پیش نہ آئے  
ادھو اس غم کے وسقہرہ سی میں اپنے تن ارتحات اپنے کرنوں میں پہن  
کر گھر گھر جگہ جگہ پھری رہی۔ ہر ایک جگہ بچھے مانوں کے پسخہ رہی  
پسخہ پڑے (کون سے پسخ) میں نے کہیں بھی کسی منش کو نہیں دیکھا کہ  
جو اپنے (ادھیانِ دوچار) میں لگا ہو۔

بکمال (از دیوان حافظ) دود آہ سبینہ سوزان میں پسخت ایا فردگان خام را

چند تل روپ کیاں کا بنو لا (کرم بھلوں کا یعنی) باہر نکالنے والے پڑھنے اور اُن پر اپنے کرم بھلوں کے بھوگ کرنے والے دھنی نے مجھ تل روپی کو روپی کو پیسے دھنکی کے نامہ نہیں پایا پیش کر دھنکتے پیغتے ادھر سے ادھر لیشون میں بھنک کر دھنکتی کر دلی (۴۳) پیشیات کا نئی والی نے بھوک روپی روپی روپی کو (ارتحات اپنے ہی پرکار سوچا کے کاتھی والی نے اپنی اپنی اسی اسناز کے مدد پر اپنے پیغتے میں باوریک سے باریک (و اس ناروپی) ناگات کات کر دھنکے سے اور اسے اور اس کے کاماؤں نیں کات ڈالا۔ (۴۴) وس کے بعد سنا پر مارپی آؤں گئے جو لامی پر کامی کا منہ روپیا ناگ کے کامیا جان لے پڑا۔ پکڑنے پہنچنے میرے لائیں پر اپنے کے اور قاتے کے فیض کی اپنی بیلی پر مان۔ سیم بھکوان ہستہ ہیں اسناز بہی میراں اسی سناز منہ بھوکر پکڑتے ہیں ریشمے والے من سہت چھڈ ارتحات من اور پانچ سو کشم میزدیں کر اپنے اور کھنچنے لیتا ہے جب یہ جھوٹ آتا سخوں شریں سے نکل جاتا ہے قب ہے جھوٹ مان ہی من اور پانچ بندریوں کو دیسے ہی سا نہ لے جانا سیم بھکے کر پیشے آدھ سے دایا گرد کو لے جانا ہے اور جب یہ جھوٹ آتا ہے سخوں شریں سخوں شریں باتے نہ یہ جھوٹ مان ہی من اور پانچ بندریوں کو اپنے سا نہ لے آتے ہے اور بھر کان آنکھ۔ ترچا۔ بھیب۔ ناک اور من ایں ہی بچ بندریوں میں بھر کر یہ بھوک روپیوں کو بھوکتے ہے۔ (اسی کا نام لڑک خڑی۔ اور سو کشم شریں ہے رہیتا ۱۵/۹) اسی کو بیک ریشوری نے لیا میں اور کیا تم بھوک نکل دیں یہ داکیہ درن کیا ہے اور آنگ اسی سو کشم شریں کو بیک ریشوری نے ادھیا ہے ۳۔ داکیہ یہ میں وستا کر کے کھوں اور ہمچوں خودوں کا درستہ نامنہ ہے کر درن کیا ہے اپنی طرح پھاریں بہت۔

دھووب پلہ چھا دنس دھووب کنہ پھی  
سزرتہ صابنا مشرہنم یڑھی  
بھجی یڑھ پھر نہ ہمیں ہمیں کاشھی  
اُدھ للہ ہمہ پراوم پر مہ کچھد (۴۵)

سید

جس کر گر روپی دھوپی نہ پنے (و گیان روپی) دھوپی کے  
بھر پر جھد (اُس روپی کپڑے) کو چھاڑا ہب ساری (گیان و گیان  
روپی) بھی اور سا بولوں میزے (انہی کر جو رکھے کے) اور مل ڈالی۔ پیش چات  
جہت کر پھر (اپنے ہی پر کرتہ سو بھاڑ روپی) در جانے میزے (پھٹکتھو آدھ  
بندریوں کو باہر و شیوں کے طرف نکل جانے کے لئے) ہر ایک حصے میں  
(ادھیا تم گیان اور ابھیاس روپی) پیغام پھیر دی۔ تب ہی مجھ تل نے  
پس پہنچتی پڑا یت کی۔

پہ مالن۔ کرم سے پر اپنے بھنے والے نوکوں کی پر کیا سیا کر کے بھنن  
دیا اگہہ کو پر اپنے بھنے یہ سمجھنے کر کئے جنے والے سوکھ کرم سے  
سو سید نیزہ ریشوریوں مل سکتا۔ وہ اسی پر بھم کا گیان پر اپنے کرنے  
کے لئے تھدیں نہیں کر دیکے بھلی بھانیتہ جاننے والے اور تھر دت  
پر بھر لیٹ کر دو کے پاس ہی دلتے پر دوک جائے وہ گیا فی مہماں شرمن  
ہیں آئی جو ہی۔ پروات شانہ پر چت دالے من اور بندریوں پر نہیے پائے  
ہوئے اسی شرش کر، اسی پر بھم ویدا کا تقو دیکھن پر دوک بھلی بھانیتہ اپریش  
کرے جس سے کر دہ شش، اونا شی نیتہ پر بھن پر میں کو بیار نے (من دوک  
اپنائش ۱۶-۲۳)

دیکھیے لیے دارہ بہ تردید پر  
سیند پران پور رحم ہے دیو نتمس کر دم  
ہار دیور پر کوٹھہ اندر گنڈم  
اوم کے چڑک کیہ نولس دم (۷)

میں نے اپنے شریر روپی مکان کے ریکھشو آدہ یمندیوں والے  
کھڑکیاں اور دروازے بند کئے اور پران روپی یور کو انتخاب پرانوں  
میں چھٹے ہوئے انتراہما پرمیشور کو اپنے دھیان میں پکڑا اور (راس  
دھیان سروپ پرمیشور کو) پرانوں کے نیرو دھک کرنے پر ایکاگر کر کے ٹھہرایا  
اور اپنے ہر دش کی کوٹھی کے اندر (سامنے کا یہ مان کر) یادھا اور پھر  
اوم روپی چاک کے نزد زور سے انتخاب ہلے ہیے مانوں کے ٹیکنی  
سے اوم کے چاک مار قی گئی۔

پران - نکوں میں تیل - دھی میں لیٹی - ارینوں میں لگتی - ستوں میں  
حل - جس پر کار پچھتے ہیں - اسی پر کاروہ پر ماننا اپنے ہر دش میں  
ریکھا ہوا ہے۔ جو کوئی عادھا کسا اس کو سستہ کے دوارا سرمیم روپی تپ  
سے دیکھا رہتا ہے اسی کے دوارا وہ گریں کیا جاتا ہے (غیریا شتر  
پشتہ ۱۵) فریر کے دروازوں کو جندر رکھنا اسی ادھیاگے و ایک ۲ میں اور اس  
کے چاک کو اسی ۳ و ۴ کی ۱۱ میں دھنن اور بان کے پرانوں میں پڑھیں

سیند  
حل میرہ گرمس ر سنبھل شی  
وچھن پیتو تار طبیعت بیان  
مرہہ تہ کل گنیبیہ زہ زمگس شتی (۸)

میں مل را پہنچنے انتراہما کو ڈھونڈنے میں مدد و مدد اور کھو جتنے کو بھت  
ارتحاب پیسا کرتے کرتے انہر کی رساناہن کے مارگ مل جان کرنے میں پیکھڑوں  
ہی رہا یمندیوں کے راگ آنک آسیکتوں کی بیورتی کرتے کرتے جس کر قی گئی  
(مارگ اور پہنچنے پر) جب کہ میں اس کے طرف انتخاب انتراہما کے طرف  
دیکھنے لگی تو میں نے رس طرف کے داروں میں بندش پائی۔ بچھے اور بھی  
زیادہ پریم کی چاہ بھٹھتی گئی۔ پھر میں (سمی) چاہ کے پوچھ دیکھ پر (دھیان  
دوارا) تاکتی ہی۔

سیند  
تل پر ٹالیں سو منہ با غہ برس  
وچھم شوں شکلت میلت تہ داہ  
تہتہ لئے کوڑم امرتہ برس

زندنے مرض ہتہ مہہ کرہ کیا ہ (۹)

میں نل دش دھن سے (دھیان یوگ میں) تھت ہو کھلپتے ہر دش  
مُونی با غ کے دروازے میں (پر ماننا کا چنن کرنے کے لئے) گھٹی۔ میں نے  
وہاں شوکے ساتھ شکھتی انتخاب جو انتراہما کے ساتھ پر کرتی میں ہوئی دیکھ  
تائی وہاں (پر ایشور کی ادھرتوں ہیا) میں نے توہاں پہنچنے آپ کو پر مانہ  
روپی امرت کے سارگ میں ہی ملئے کر دیا (ایسا کہ اس پر کرتی کے گھنوس کا  
چھ جھی اپنے بھوک نہ کر کے) میں تو زندہ ہی (میں پر ماننا کے پریم یہ بھروں گی  
وچھ بھٹھی یہ پر کرتی کیا کرتے گی) (ارتحاب ایسی ادھیا میں یہ پر کرتی  
کہلک ہے اور کہاں کا کرم بندھن لاگر اپن کرے گی۔

پر مانہ - پیش پر کرتی میں تھت ہو کر پر کرتی کے گھنوس کا اپنے بھوک  
کرنا ہے پر کرتی کے گھنوس کا یہ سینوگ ہی پر مرض کو جعلی بڑی یونیوں میں

جم لیتے کئے کاروں پو تھے ریگنا (۲۱) اور میں تا سے دیکھنے والا پریش  
جب جان لیتا ہے کہ پرکر تھے کے گنوں کے سوائے دوسرا کوئی کرتا نہیں  
ہے اور جب پرکر تھے گنوں گنوں سے پرھے پر مالکہ شو کریجی ان یا اس  
ہے بے تب وہ بھوپر میشور کے سرروپ یعنی ہی بی جان لیتے (لیکن ۲۲)

یہم لو بکھ تہ من ممت مل مو روں  
تمہے مارہ تہ لوگ داس  
یکھی سہرہ ایشور گورون  
تمہی سور دی وندن ساس (۱۰)

جس کسی جتن شیل منش نے لو بھ اور من کا اہم بھاؤ اور عزور (ان  
سب شتروں) کو مار دالا اور ان سب کو مار کر اپنے اپنے کو داس کی طرح  
دریوک جیسا) میا ہوارہ اور پھر جسی کی نے اپنے اندر کے انتہا پر میشور  
کو (نچھے آنکہ بھی تھے) کھوچ دالا۔ اسی نے پھر (دشال سورگ شکھ  
ایتادہ کے کامنائیں) سب کچھ مٹی اور راکھ کے تیہیان یا۔

سیند  
پر ت پان یہم سہوئی کون  
یہم وہہوئی مون دل کھورات  
یکھی اُرئے من سامپن

تمہی ڈیو بھی سور گور نا تھ (۱۱)  
جس کسی منش نے دوسرے سب پر ایکوں (اریحتات مٹی ایتادہ یا  
پکھی سب جیو داریوں) کو اور اپنے آپ کو ریک ہی اتم سرروپ میں سم جھاؤ

سے جان کہاں یا اور پھر جس کی نے دن اور رات (انتخابات شکھ) دکھ بیٹت  
اوٹن۔ مان ایمان (ایتادہ) ایک ہی چند سا مان یا اور پھر جس کی کا من  
دوڑی بجا دن سے رہت ہو گا۔ اسکے پھر بھما آدہ دیوتاوں کے گور و  
پریشور (آنہ تھ) کو دیکھ پایا۔

پرک مان۔ جو لوگی ایکوت بھی من میں رکھ کر میشور پر ایکوں میں  
ستھت ہوا جھوڈ سدھ کو بھٹکھے۔ وہ یوگی سب پر کام سے درست ہوا  
بھی پر مہر پر رُوپ جھوڑ پر میشور میا ہی درستھے۔ ہی ارجن شکھ ہو یا دکھ  
اپنے سماں دوسروں کو بھی پوچھتے ہے جو یوگی اتم درستھ سے سب پر ایکوں  
میں سم بھاؤ رکھ کر دیکھنے لگے وہ یوگی پر مہر و دکھ کر شف انتخابات اور ہی  
مانا جاتا ہے (لیکن ۲۲-۲۳)

یکھیا۔ کیٹ۔ اکست تر و م  
منش کرم سوئی اپدیش  
زنسیں اندر کیوں زونم  
انس کھس کش چھم دویش (۱۲)

یکھیا تھیا چار سکھ اور جھوٹ رہنائی سب کھٹکاں دیا۔ ہی  
ایپیش اپنے من کو بھی کر دیسا کے میشور پر ایکوں میں کیوں اسی یہ ملنا  
کو سخت ہانا (ایسے اس خیال) ہے لیکھا ہے میں کون سا دو شش  
انتخابات دکھ کا ہیتو ہو گا۔

پرک مان۔ جو بروڈ اٹما (اٹھی بیٹھ ایتادہ) کم یندروں کو روک کر  
من سے یندروں کے دشیوں کا چھٹن بھیا کرتا ہے۔ اسی تھیا چاری کہاں

ہے اور یہ بھی جان لینا چاہئے کہ اکرم (کرم کر کے نہ کرنا) حکیاے کرم میں اکرم اور اکرم میں کرم چھسے دیکھ پڑتے ہے وہ پر شسب منشوں میں گیانی اور ہنسی یوگر یکھٹ اور سب کرم مکرنے والا ہے (گیتا ۱۶-۱۸)

شوشو کران ہمسہ گتھہ سوریت  
روزت ووہ ہاری ڈل کند رات  
لاگہ رست ادھیس مٹن کرت  
تھن شت پر سن سور گور ناٹھ (۱۲)

جو کوئی مٹس پیر ایک سالس کی گئی میں شوشو بچ کی نامہ سُر تا  
کر کاہے اور دن رات گرست آشرم اکیادہ ووہ ہار میں شیخہ اور اشیخ  
کرمہ بندھن کے کسی لاگ کے بغیر (پانی میں کل کی طرح نرمل) اور اسے من  
کو دوئی بھاؤنا سے ہٹا کر (ترنم شانت اسماں کر) ہے۔ اسی شش کو  
بہما آدہ دیوتا دل کے گور و پر بہم پر بہو ہر دقت پر سن لہتے ہیں۔

اندری ایس چند ری گاران  
گاران ایس ہمیں ہمیہ  
شیئے ناران ٹری اتھہ داران  
شیئے ماران یم کم ڈھیہ (۱۳)

میں اپنے اندر (دھیان یوگ میں یکھٹ پوکر) سب کے پر کاشک  
چند رنال کو کھو جئی آئی (کس کو کھو جئی آئی) پیر ایک کے بیتر یکھٹ

(گیتا ۱۳) اگرچہ ان نہ کھا کر نہ کاری پر ش کے دشے چھوٹ  
حاویں۔ مگر ان پیشوں کا نہیں احتفاظ چاہ نہیں چھوٹی۔ پر غر پر بہم  
کے ایکوت کا ایکھو ہر نے پر وہ شے اور ان کی چاہ بھی چھوٹ جلتے  
ہیں (گیتا ۱۴)

کرم اکرم  
ریہ یہ کہ سوئی ارٹن  
کاہمیہ  
ریہ رکھہ اوٹ ریم تی منتھر  
ریہ یہ کرم وہس پرہ شی  
سوئی پرہم شیخن منتھر (۱۴)

جسچھے بھل میں (پر ورٹا اور غور نہ روت) کوئی سا کرم کر تی بھول گی  
(یہ چھوکر) دھی بھری پر اکھڑہ سو جاؤ (انہ کرن روت) پوچا میں گئی  
جو بھی کھیمیہ سے رستہ میں سے (ارحتاں میں چھوٹی ہیں)  
گیان بند بھول کے راگ سے (شیخہ اور اشیخہ داستانیں اتنی بھول گی  
(یہ چھوکر) دھی میرے پر اکھڑہ سو جاؤ میں منتھر پڑ گیا۔ جو بھی  
چھے اسکے پیشہ میں ساریا پر مار قدر کا بھاؤ اگ جائے گا (یہ چھوکر)  
دھی پر پیشو پر بہم کے کھوچ کرنے کا تھنھر بن گیا۔

یہ مان۔ (کرم۔ اکرم اور وکرم کاہمیہ) کرم کیا ہے اور اکرم کا  
ہے۔ اس کرم کے دشے میں بڑے بڑے بھی ہیں بھی ہمیت ہو چکے  
ہیں۔ اس لئے میں تھوڑا وہ کرم اور اکرم میلانیں چاہیں کو جان کر تو  
سنبھار سے نکلت ہو جائے گا۔ کرم کی چھوٹی گن ہے۔ اس لئے یہ عالی  
لینا چاہیے کہ کرم کیا ہے اور بھا چھے کہ وکرم اور پریت کرم) کیا

ایک ہی بھیسے (اُتم سروپ پرمیشور) کو ٹھوڑی آنکھیں بے بھم پرمیشور (بیکھتے پریگات ہوا) کہ تم ہی سردویاپک نارانج ہو اور تم ہی بنا چک بن کر ناچھ پھساتے ہو اور تم ہی کال روپ بن کر سب کو مارتے ہو اسی پرماں یہ نہاری یوگ بیا کے گھٹ چھنکار کیسے ادھیوت ہیں۔

پرماں۔ وہی آگئے ہے۔ وہی سو بیہے۔ والیو اور چند رہا پر کاش تیکھت تاچھڑا اتیا دہ وہی ہے۔ وہی جل دھی پر زاپتہ اور بہما ہے اسی پرماں تو ہی پریش اور تو ہی اسٹری ہے۔ تو ہی کنار اخوا کناری ہے تو ہی دوڑھا ہو کر نکڑی کے سہا لئے سے چلتا ہے۔ تھما تو ہی دیرباٹ سروپ پرکٹ ہو کر سب اور ہنکھ دالا ہو جاتا ہے تھی پر سر دیج پرمیشور۔ تو ہی شل درن پنگ اور ہر سے رنگ کا اور لال آنکھوں والا پاٹھی ہے اور بیگ و سنت اتیا دہ اور سفتہ سعد رہی ہے۔ ہی پرمیشور تھوڑے ہی سپورن گوک اپن ہوئی ہیں تو ہی اتادہ پر کر تپوں کا سوامی اور دیاپک روپ سے سب میں دیداں ہے (شوبیتا شتر لپشند ۲۶۷)

سیند نتھی کرے سنا ن تر تھن

فیکر فیکر نوئی آسے  
زشہ چھوئی تھ پر زہ ناوقن (۱۴)

(ہی ہے وہ سردویاپی پرمیشور) جو ہنستا ہے۔ چھنکتا ہے۔ انگڑا بیاں لیتا ہے اور کھاٹتا رہتا ہے اور دن بات (من کے

منکلپ و کلپ روپی خیالات کے) تیر تپوں میں سنا کر تاہم تھا۔ اور سال کے سال بھر پرکٹ ہی رہتا ہے وہ تو ہم تھے پاس ہم تھے میں ہکا ہے اس کو پاچھاں تو لو۔ پرماں۔ یہم راج پیچ کیتھ کو کہتے ہیں جو کے اونگہ سے منش شبدوں کو۔ پریشون کو۔ روپ سملائی کو۔ رس سملائی کو اور اسٹری پر سنگ اتیا دہ شاھوں کو انھوں کرتا ہے اور انھی کے اونگہ سے یہ بھی جاننے کے کر یہاں کیا شیش رہ جاتا ہے۔ یہی ہے وہ پر ما تا جن کے وشے میں تم نے پوچھا تھا۔ سپن کے دیشیوں اور جاگر اور ستما کے دریشیوں کو منش جس سے بار بار دیکھتا رہتا ہے اسی سر دیش سر دیاپی سب کے آنکا ک جان کر منش شوک نہیں کرتا (کھڑا اپنڈ ۲۳۴)

سیند یہت بو گیس تہ اوس سو  
تہ زیو ٹھم مگول سو  
کلش ٹہنست دوں سو  
سوی یئے سوچ یو کو سہ لل (۱۴)

بھل جاں بھی پیں گئی دیاں دیاں دھی (بے بھم) تھا اور وہاں دھکی میں نے اسی پتار روپی (بے بھم) کو دیکھا۔ وہی جو کا نوں میں گھڈا ڈالے ہوئے ہیں جی کہ یہ سالا جگلت ہی ہے تو میں کون اور کہاں کی (وہ سری) نل آئی۔

پرماں۔ یہ امرتہ سروپ پر بھم ہی سامنہ ہے۔ یہ بھم ہی یچھے ہے۔ یہ بھم ہی دل میں اور یہ بھم ہی بائیں اور یہ یہ بھم ہی نیچے

تھا اور پرست اور پھیلا ہوا ہے۔ یہ جس پیور جلد ہے۔ یہ سب کا دلیل  
بہم ہی ہے (منڈوک اپنڈ ۲-۲)

## دوسراء دھیائے

۱۶

اوٹی اکھی اچھر پرم  
سوئی ہا مالہ رم وندس منڈر  
سوئی ہا مالہ کنہ چھر کرم پتھر رم  
اُس سس ساس تہ سلیس سون (۱)

ادم ہی ایک اکھش کو میں نے پڑھا۔ ہی تات مسی کو میں نے  
اپنے سو بھاؤ میں پکڑا۔ ہی تات پھر اسی کو میں نے پھر پر گڑ دیا  
اور سجادیا۔ میں تو راکھ ہی نصی اور پھر سوتا بن گئی۔

ویاکھیا۔ اوم اس ایک ہی اکھش کو میں نے تتو سے جان کر پڑھا  
ہی تات اسی ریک اوم کار سوپ پر بہم کو میں نے ادھیار فی در قی  
سے اپنے پر اکر تتو سو بھاؤ انہر کروں میں دھارن کر کے پکڑا۔ ہی تات  
پھر اسی ایک اوم کار کو میں نے شجھے پر دوک در ڈھد کر کے بارم باز رویک  
ابھی اس رقی پھر پر گڑ دیا اور پتے تاکر کے سو بھا میان کیا۔ میں تو  
راکھ ہی تھی۔ اسی ایک اوم کار کے پتھن ماتر کرنے پر راکھ سے بدل  
کر سوتا بن گئی۔

پرمان۔ (اوم) یہ پر ماتما پرتو کے دھیکاریں ورنہ ہونے کے

کارن تین ماتراؤں سے یکھت ادم کا ہے اکار ۳ مکار۔ ۴  
مکار۔ یہ تین ماترائیں ہی تین پاد ہیں اور ماتراؤں سے ہوت ادم کا  
کا چوتھا پا ہے۔ ادم کا کی ہی ماترا اچھا کارہی سا سے نجگت کے نام  
کے دیا پڑ ہونے کے کارن اور پہلا پاد ہونے کے کارن جاگرت کی  
بھانیت سخنول گھنٹ روپ شریر والا ویشو اثر نامک پہلا پاد ہے۔ ادم کا  
کی دوسری ماترا کا امکنیت ارتھات اکھ سے سریش ہونے کے کارن  
سین کی بھانیت سوکشم گھنٹ روپ شریر والا۔ تھس نامک دوسری پاد  
پے۔ اوم کار کی تیسری ماترا ۵ مکار ہی مان کرنے والا ارتھات جانے  
میں آئے والا ہونے کے کارن اور ویلن کرنے والا ہونے کے کارن سو شنی  
کی بھانیت کارن میں ویلن گھنٹ ہی جس کا شریر ہے۔ پر اگر نامک تیسرا  
پاد ہے اسی پر کار ماترا سے ہوت ادم کارہی وہ مار میں نہ آئے  
والا پر پنج سے اتیت۔ کلان مئے اور بیت پور ک بہم کا چوتھا پاد ہے  
جو اس پر کار تتو سے جان لیتا ہے وہ شجھے کر کے اپنے ہی آتم ردارا  
اُس پر بہم پر مانایں ہی مل جاتے ہے (مانڈوکہ اپنڈ منڈر ۸/۱۲)

۱۹

سوندھ سوچس نہ سالس پریس نہ رمس

سندھ

سیس مہ لہ پھو پنھو سی دا کھر  
اندرم گھر کار ریت تہ وو فم

تھیت تہ دیو تمس تھی چاک (۴)

میں نے اپنے اپ کو ایک سوئی کے نوک جتنا بھی کسی ساعت  
بال بھر پکھا نہ چھوڑا۔ وہی یوگ کا مس جھنل کو اپنے ہی وکیہ ہیں

(ایسا کرنے پر) میں نے اپنے اندر کا انا وہیں پر سا تھہ سا تھہ ٹکڑے کر دئے۔

ویا کھیا۔ میں نے ایک سوئی کے نوک جتنا بھی کسی ساعت پر ماننا کو پڑا پت کرنے کے اُریش سے ادم کار کے جپ اور دھیان دوڑا اپنے آپ کو یاں بھر بھی یچھاڑ چھوڑا۔ وہی یوگ دھارنا کا مس ارتھات پر بہم کے آنند کا سرور جھڈل کر اپنے ہی و اپنے وانی کا جپ ہے۔ اس طرح سے تم میں ہو جانے پر میں نے اپنے اندر کا یمندیر یہ روپی راگ آنکھ اسکیتوں کے اندر کار کو پکڑ کر ارتھات یعنی طرح سے جان کر۔ اگیاں اندر کار کے مدد سے اُٹاڑا اور پھر ان یمندیوں کے راگ آنکھ سُجھاؤں کو کافی کر دیں پر ساختہ مکار کے کر کے بھسپ کر دیا۔

پرہمان - بن بن رمیلوں بیسی اپنی ہوئی میندیوں کی جو پر تھک پر تھک ستہے جو ان کا اڈے اور نئے ہو جانا سوچا ہے اُسے اچھی طرح جان کر اور آنکا مردوب رُس سے الگ جان کر دیس پر پرش کسی قسم کا شوک نہیں کرتا (کھپ اپنیشہد ۲۴۳)

سینه دمه دمه من ادم کار پر نو دم  
پانی پریان پل آن بیزدان 20  
سوا هم پدش آ هم گو لم  
تلکل یو داشش یو کاشش قهان

بھی ہر دقت اپنے من کو ادم کا رہی پڑھاتی رہی۔ آپ ہی پڑھتا بھی ہے اور آپ ہی سنتا بھی ہے سو اہم پر میں سے اہم کو گلا دیا۔

بہ ہی میں مل پر کاش کے سخنان پر ہمچن گئی۔  
ویاکھیا۔ میں ہر وقت شاس، اوشاس کے سامنہ سا تھا اپنے من  
اکو ادم کا رہ ہی پڑھاتی رہی۔ سمجھو کر یہ میں پر ما تم روپ شو اہم  
شید میں ہی نیں ہو کر آپ ہی پڑھتا بھی ہے اور آپ یہ سننا بھی سے  
اس طرح کی سادھنا کرتے ہیں نے اس سو اہم پد میں سے اہم کو  
گلا دیا۔ ارختات سو + اہم میں سے اہم گل کر شو۔ پر ہم ہی نج رہا۔  
تب ہی میں مل پر کاش کے سخنان مکتوب دام پر ہمچن گئی۔  
دم بدم دم راغبیت دان دہدم شو بدم  
پر سان  
خواری  
دافت دم باش دم را یعنی دم بیجا مدم  
سو اہم پد میں سے اہم کو گلا دینا۔ ادھیائے ۸۔ داکیہ ۱۱-۱۲  
میں پڑھیں۔

سیند دا دم کرمی دمی ہائے  
پکر لیوام دیس تر نئے یئم ذات  
اندرم پر کاشش نبر تھو تھو  
گھٹے ہرام ڈھو تر کرمیں تھفے  
(۲)

بیو د بادم) ارختات بیو بیت نام پرانا نام کے پیچے تو پیسائیوں سے  
 (راوم کا جپ) آچارن کرنے لگی۔ ایسا کرنے پر یہ مرے میں دیگر پر جلت ہوا  
 اور جیسے اپنی ذات معلوم ہوئی اندر کا پرکاش باہر چھٹاں دیا۔ انتیھرے  
 میں سی دکھ سما اور کرکٹے ہی رکھا۔

و یا کھیا۔ میں پرمیشور کو بڑا بھی کرنے کے لئے (دماد) ارثات پر ان رپان گھنی کو روک کر یعنی کمبلک نام پر اتنا یام میں ترت پر ہو کر پہنچے در پیچے

پر کاش کے سخان پر پہنچ گئی۔

پر کاش کے سخان پر پہنچ گئی۔ جب کہ میں نے پیش کرتے کہ تے ادم کا مرضی پر بہم کو دیا گھی۔ جب کہ میں نے پیش کرتے کہ تے ادم کا مرضی پر بہم کو اپنے آپ پہنچ گئی۔ ایسا کہ یوگ مارگ طے کرتے کرتے میں نے اپنے آپ کو بھسٹی کر دالا۔ ایسا کرنے پر یوگ کی تھیم بھومنکا دل کو طے کر کے بھروں پیش کر دیا۔ ایسا کرنے پر یوگ کی تھیم بھومنکا دل کو طے کر کے بھروں پیش کر دیا۔ اور پیم لا بھد جان کر اسے پکڑے ہی رکھا۔

بھی پھر میں الی پر کاش کے سخان مکتی دام پہنچ گئی۔

سالنوں کی بیکھتی سے اوم کار کے جیپ کا اچارن کرنے لگی۔ ایسا کرنے پر میرے بیتر آتم تزو کا پر کاش میئے دیک پر جلت ہوا اور مجھے اپنی ذات ارتھات اپنی مرضی پر کٹ ہو گیا اور بھر میں نے پیشے اندر کا چھپا ہوا آتم پر کاش باہر چھٹک دیا۔ اندر میں ہی پر اتم مرضی پر بہم تزو کو دیکھ پایا اور پیم لا بھد جان کر اسے پکڑے ہی رکھا۔

پھر میں اپنے شری پر کوئی پیچ کی ارتی اور ادم کار کو اور پیم کی ارتی میں کر دھیان کے دوارا۔ فرستہ ملخن کرتے رہنے سے سادھک بھپی ہوئی اگر

کی بھانٹنے ہر دی میں سخت پیم دیو پر میشور کو دیکھے۔ تلوں میں تیل دی میں گھی۔ سوتول میں مل اور ارینوں میں اگتی۔ جس پر کار بھپی رہتی ہے اسی پر کار وہ پس مانہا پسے ہر دے میں چھپا ہوا ہے جو کوئی سادھاں وس کو ستر کے دوارا ستم میم ٹوپ تپ سے دیکھنا رہتا ہے۔ اسی کے دوارا وہ پر میشور گر ہیں کیا جاتا ہے (شوپتا شتر اپنیشاد ۱۵/۱۱)

بھوں تل ماہیں تل پسے بھوں چکاں میں آگ

تیرا مالک تجھ میں جاں سکے تو جاگ (کبیر)

اوم کار یلہ لیہ او نم  
وہی کرم پین پیان پیان  
شہ و تر تراوٹ ترست مارکہ رم  
تیلہ مل پہ داڑس پر کاشس تھان (۵)

جس کر میں نے اوم کار کو اپنے سادھے کی ایسا کر اپنے آپ کو بھسٹی کر دالا۔ چھڑا ستر طے کر کے سست مارگ پر کیڑا تپ ہی میں مل

پانس لگت روڈک مہ شہ  
سیند  
مہ شہ مہ تھاندان لُستم دھوہ  
پانس منز پلہ دیو ٹھک مہ شہ  
رہہ شہ مہ تر پانس دیو مہ تر ہوہ (۶)

میرے سے تم اپنے آگے (بیاروپ) پر دہ لگا کر چھپ کر رہ گئے مجھے تمہارے کو دھونڈتھے بہت دل ہیت تھے جب کہ بھر میں نے اپنے ہی آپ میں تم کو دیکھ پایا۔ بھر میں نے تمہارے کو اور اپنے آپ کو مٹا بہت دیکھ مٹول دالا۔

ویاکھیا۔ ہی پر میشور تم اپنے آگے دیا رجی بھرم کا پر دہ لگا کر میرے سے گست ارتھات چھپ کر رہ گئے۔ مجھے تمہارے کو دھونڈتھے بہت سالے نہ بھگی کے دل بیدت میئے جب کہ بھر میں نے اپنے ہی آپ میں تمہارے کو دیکھ پایا۔ تب بھر میں نے تمہارے کو اور اپنے آپ کو مٹا بہت دیکھ مٹول دالا۔ اور تھات دھوپ اور چھایا کی تھا نہ تمہارے کو اور اپنے آپ کو دیکھ پایا)

کو بند کر دیا۔ ایک کام کا پیٹا ابھو ہو جلتے ہے پھر بھی ششیش بتوہی تکل  
آیا۔ اپنے تھفت دش دشائیں (ایک دشندھ ہوا من) باقی پھر اور  
میں ارتحات شبدہ پسروش۔ روپ۔ رس اور گند کام۔ کرو دھ۔ تو بھر  
اور گووہ ہے

پھر مالن (دیش بند پت دھارنا) ناجی چکر۔ ہر دستے کمل آدھ تریہ  
کے پیٹر والا دیش ہے (دور کا کاش شوہر یا چند رہا۔ آدھ کوئی بھی  
بیویتا یا کوئی مورتی۔ تھفا کوئی بھی پدار تھ بہر کی دیش ہے۔ ان میں  
کسی ریک دیش میں چت کی ورنہ کو لگانے کا نام دھارنا ہے اسی  
میں ایکاگر ہو جانا دھیان ہے (پانچھلہ یوگ درشن و جو تر پاد ۱-۲)  
دش دشائی سے اٹھی پریل کر دھ کی اگ  
سنگتی شیتل سادھو کی شرک اپنے بھاگ  
یہ سینا سب ہوہ کی کئے کبیر۔ سمجھائے  
ان سے جو کوئی باحی بھوہ ساگر تر جائے (کبیر)

مہینہ - ملی و نندہ ز دھم۔ ملگر موڑم  
ریت پہ نل ناد دراما  
پلہم دل ترا و مس نتھی و (۸)

یہ نے اپنے سوچاویں سے (انہر کر بول کر اکڑ سے  
بندھے ہوئے دشیدہ آسکنیوں کے) سب میں کو جلا دیا اور پنے ملگر کو  
ارتحات دل کے سب کامنار و پی خاوی میثات کو) مار دالا۔ تب بھر میرا

جا کارن جگ ڈھونڈھیا۔ سو تو پردے مالن

پرانا:۔ پردہ دیا پھر کا تا سے سوچھے تاہہ  
بھوول میتوں میں پوتلیوں مالک لھٹ مانہہ  
مورکھ لوگ تر جانیئے باہر ڈھونڈن جاہہ (کبیر)

ریشہ اس دش دیش تیلہت

تیلہت روپم شمن ادھ دا و

بشوئی ڈیلیم شام شایہ شایہ میلہت

شہہ ترہ ترہ ترہ بشوئی درا و (۷)

میں دش دیشوں کو دیلہت، اچھی طرح سے جان کر اپنے دیش بند میں آجئی اور  
(ان سے دور) بھاگ کر شہہ اور دایو کو کاٹ لیا۔ بتوہی کو ہر ایک ششیں ملا  
ہوا دیکھ بایا۔ چھر اور تین کو بند کر دیا۔ پھر بھی ششیش بتوہی تکل آیا۔  
ویا کھیا۔ میں دش دیشوں ارتحات دش دشائیں ترک راگ روپی دشائوں

کو (تیلہت) میں پھیلایا۔ جیسا جان کر ارتحات اچھی طرح سے ان کے  
سر روپیں اور سوچاویں کو جان کر۔ تب، اسی پھر میں (دیشہ اسیں) سما دھ روپ  
دیشیں بند ارتحات چت کے دھیانی دھارنا ہمہ رئے ایکاگر تاہہ تیں میں  
اگھی پھر (اوہ حکیمت راگ آنکھ دشائی کے سنگ سے) دور بھاگ کر  
(ایسا سارا بھم اپسے ہی) شستہ اور واپس گزار گزار کر کاٹھی رہی رانی  
کرنے پر، ہر ایک ششیں بتوہی ملا ہوا جان پایا۔ پشچاٹ اور تھافت  
زینت آنکھ راگ روپی دشائوں میں سے ایک من کے سروتا و شندھ ہو گئے

پر، باقی پھر اور تین ارتحات نو و شیہ روپی اسٹر آنکھ دشائیں

نام کل پر سید ہوا۔ جب کہ میں نے (پرمیشور پر) پیش کرنے کی اچھا روپی اپنے دام وہیں پر پھیلائے (ارتحات پرمیشور کے دھیان دھارنا میں ٹرنر بھی رہی)

زھانڈان لو سس پانی پانس  
زھمہت گیاں دوت خون نشر  
لکھ کر مس داڑس مئے خانس

بھر بھر جام ش بخوان نہ کا نہ سے (۹)

میں آپہ ہی اپنے آپ کو ڈھونڈتے ڈھونڈتے ارٹکی اس پھیسے ہوئے گیان تک کوئی رکھنے پھوٹا نہیں ہے جا۔ جب کہ میں نے اس کو (انتر آنکو) اپنے ساتھ لے گیا۔ تب ہی میں دیخاں (سراگار میں پہنچ گئی)۔ یہاں پر جام بھرے پڑے ہیں پر انہیں کوئی پیدا نہیں۔ دیا کھیا۔ میں ساری عمر آپہ ہی اپنے آپ کو ڈھونڈتے ڈھونڈتے ارتحات پیسیا کرتے کرتے تھا کر ہار گئی۔ اس اُدھیارام روپ پھیسے ہوئے گئی۔ گیان کے جانے تک کوئی بھی پھوٹا (یا) ارتحات بل ہیں مور کھٹھیں ہیں جب کہ میں نے عمر بھر نہ فتر دھیان دواڑا پیسیا کرتے کرتے پرمیشور انتر آنکو اپنے ساتھ پیسے ہیں لے کیا تب ہی بھر میں (سراگار) ارتحات امرت دام میں پہنچ گئی۔ یہاں پر تو گیان روپی اہم کے جام بھرے پڑے ہیں مگر انہیں کوئی پیدا ہی نہیں (ارتحات اس اُدھیارام مارگ کے جانشی کی طرف کوئی اپنا رُخ چھی نہیں کرتا۔ پرمان۔ یہ آہماں میں مش کے دواڑا پیسات نہیں کی جا سکتا۔ تھا

پرماد سے۔ اقوالِ لکھن بہت تپ سے بھی پراپت نہیں کیا جا سکتا۔ کہتو ہو یہ دھیان سادھک اُبایوں کے دواڑا پیش کرتا ہے اس کا یہ آہما بھرہ دام میں پر دشٹ ہو جاتا ہے (منڈوک اپنڈ ۳۴۷)

سیند لوکہ نارہ یلہ نولہ نلہ نو دم  
مرنے موسیں تر روزیں نہ زرئے  
رنگہ رزہ زاچی کیاہ نہ زنگ ہو دم  
بہ دن شرلم فتہ کیاہ سستے کرے ۱۰۱

جب کہ میں اُسیں کو ریم روپی اگنی سے گودی میں ہلانی رہی۔ میں تو مرنے کے بغیر زندہ ہی مرنگی پھر میں ذرا بھر بھی دہری (اس سے پہلے اپنی یہے زنگ ذات ہوئے پر بھی میں نے کیا کی رنگ دکھائے۔ جبکہ میرے سے میں (میرا) کہنا ہرث کیا اب (یہ پر کرنی) کیا کرے گی۔ دیا کھیا۔ جب کہ میں اپنے بیتھر تھت پر بھرہ (انتر آنکو) کو پیسیم روپی اگنی سے اپنے ہر دستے روپی گودی میں اوم اوم کے نشید کہہ کر پریم اور لالی کرکے ہلانی رہی۔ میں تو مرنے کے بغیر زندہ ہی اس کے پریم میں مرنگی (اسی طرح سے مرنے پر) پھر میں ذرا بھر ارتحات ان (۳۳) جتنا بھی نہ ہی یعنی دوست بھاؤ اور میں پن کا نہیں ہو کر اسی بھرہ میں یہیں ہو گئی اس سے ہلے جنم و جنماتروں میں مجھے یہ زنگ دلتا آہم تھر دپ۔ وہی نے اس سمار کے آواگن اور پر کرنے میں پڑا کر میں نے کیسے ناق و زنگ نہ دکھائے جبکہ اب میرے سے میں (میرا) یہ سب کچھ کہنا ہٹ گیا۔ اب یہ پر کرنی بخشنے کیا کرے کی ارتحات

میں۔ میرا گلنے پر جب بیں کچھ رہا ہی نہیں گیا اب یہ پر کرتی کہاں سے اور کہاں کا کرم بندھن لا کر اپن کرے گی) پرمان۔ جس سخت میں پرمیشور کو بھلی بھانٹہ جانے والے مہا پوش کے انہوں میں (میں۔ میرا۔ یہ دوست بھاؤ کل کر) سپورن پرانی پر ماتم سروپ ہی ہو گئے۔ اس سخت میں ایکتا کا فرستراکھشات کا رکنے والے مہا پوش کے لئے کون سا مودہ اور کون سا شوک رہ جانے کے وہ تو شوک مودہ سے رہت پرہ پورن آنند سروپ ہو جاتا ہے (رائش اپنے کے) میں میرا گلنے کا پرمان ادھیا ے ۳۔ دیکھے ۶ کے پرمان میں پڑھیں۔

نومیا شاصیا کمال این است تو بس  
نور و گم شو وصال این است تو بس (مشنونی ہولانا روم)

اندر آست فیر شھونڈم  
پونن زنگن کر نم سست

دھیانہ کن دئے نگہ کیوں زونم  
زنگ کو سنگس میلت کت

وہ پرمیشور تو میرے ہی اندر سخت ہو کر اور میں اُس کو باہر ادھر ادھر ڈھونڈھتی رہی جب کہ (ابھیاس روپی پرمان) واپس نے میرے آخر اچھا کے زنگوں کو میرے میں تسلی کر دی (ارتحات یوگ بندھی ہو گئی) پھر میں نے دھیان سے سارے جگت میں کیوں اُسی پرمیشور کو سخت ہو کر جان بیار ایسا انہوں ہو جائے پر) یہ سارے

سنار کے پر پنچ کارنگ اُس پرہ دیلو کے سنگ میں مل کرئے ہو گیا۔ پرمان۔ جن کا آنما یوگ یجھت ہو گیا۔ اُس کی دریافت ستم ہو جاتی ہے اور اُس سے سرو ترہ ایسا دیکھ پڑتے لگتا ہے کہ میں سب پر انیوں میں ہوں اور سب پڑافی مجھ میں ہیں (گیتا ۷۹)

سیندھ صکر زن مل شتم منش

اَدہ مہہ بِمِ زن زن زان

سُو طبہ طبیو طکم شہ پانس

سُور وی سوی لئے بو تو کنہہ (۱۲)

جس وقت کر میرے من روپی شیشے کے اوپر سے سب ( کامنا آدہ و اسناؤں کا) میں ہر ٹیکت ہی پھر میں نے زناروں انفتر آنٹا کی پہچان پائی جب کر میں نے اُس کو اپنے ہی پاس دیکھ پایا۔

(ساختات کا رہنے پر گیات ہوا۔ کہ) سب کچھ تو رو ہے اور میں کچھ بھی نہیں (ارتحات یہ دوست بھاؤ میں تو۔۔۔ وہ کچھ بھی نہیں)

پرمان۔ من کا جو میل ہے یہ پر کرتہ کے سست۔ درج اور قم گنگوں کے دکار اور ذھرم ہیں۔ پر ش کے نہیں۔ پر ش نوں ہے اور تر گنگہ شہ پر کرتی اُس پوش کا درپن دشیشہ ہے جب پوش کے بندھی کو نہیں ساتاک گان پوپت ہو جاتا ہے قب یہ پوش اُس درپن میں اپنا آتم سروپ دیکھتا ہے (جہا بھارت شانہ پر بہت ہے۔۔۔)

آئینہ سکندر جام جم است بنگر۔۔۔ پھر  
تار تو عصر دار داعوال ملک دارا (دیوان حافظ)

سیندھ مل بول دریس لو لئے  
شہزادان لو ستم دلن کیہو رات  
وچھم نڈت پنہہ گرے ۳۰  
سوی مہر مس نا ہضرت ساعت (۱۳)

میراں یعیم کے رسیوں سے بندھی ہوئی (مست دیوانی بن کر) بھل پر ماعا کا  
کھوج کرتے کرتے (زندگی کے) سارے دن اسی طرح ساری راتیں بیت گئیں  
جس وقت کہ پھر میں نے اپنے ہی (شریر روپی) مگر میں پنڈت کو ارتھات  
وہ سرہم گیانی ستم درشت آتا کو دیکھ یا۔ تو اسی وقت کو میں نے پر کرتی  
سے چھٹکارا پانے کا شیم تکہتر اور شیم ہبورت پکڑا۔

پر ماں۔ جب یوگی ہمال دیک کے سماں اپنے پر کاش شئے آتم تو  
کے دوارا بہم ٹھوکو ارتھات پنڈت کو اپنے گھر میں (دیکھ لیتا ہے اس  
سیئے ۱۵) اپنے تیچھل سب شڑوں سے دشده پر ہم یو پر ماں کو  
جان کر سب پر کرتے بندھنوں سے سدا کے لئے چھوٹ جاتا ہے (شیتا  
شتر اپنند ۱۶)

دُش و قت سحر از عصہ خاتم دادند اندران ٹھمت بیٹ آب جیا تم دادند  
چہ مبارک سحری بتو و چہ فرخندہ شیئے آن بیٹ قدر کہ ایں تازہ بر اتم دادند  
ارفعہ۔ وادھ کل کی رات اور صبح کا وقت کیا ہی مبارک ساعت تھا  
جب کہ شیعہ عصہ سے (ارتھات اینکار تتو ایم بھاؤ سے) چھٹکارا دیا گیا  
اور اس سار رُوپی اندھیری رات کے اگیاں میں مجھے گیان روپی آب  
چیات ارتھات بیچون مگت پڑوی عطا کر دی گئی  
(دیوان حافظ فارسی)

وچھان تہ یہ چھس ساری اند  
وچھم پر زلان ساری منش  
بُوزت تہ رُوزت وچھم کرسی  
کھڑہ چھوی شندوی یہ کسہ مل (۱۲)

میں تو سارے بہمانڈ اور سب کے اندر (امسی آخر سرود پ  
پر میشور کو) دیکھ رہی ہوں اور اسی آخر سرود پر میشور کو سب کے  
پیشتر چمکتا ہوا دیکھا یہ میرے دا کیہ ست ہی مان کر اور پھر شانسی  
سے سو ڈچار کرنے میں رہ کر (سادھنا کرنے کرتے) اُس ہری ہر (آخر  
سرود پر میشور کو اپنے ہیا بیٹر) کھوچ کر کے دیکھ یہ میرا شریر (اور  
یہ سارا بہمانڈ) اسی کا گھر ہے میرا (دوسری) کون اور کہاں کی نل آئی  
پر ماں۔ ہی ارجن جل میں رس میں ہوں۔ چند ر۔ سو یہ کی پریجا  
میں ہوں۔ سب ویدوں میں پردا ارتھات اوم کار میں ہوں۔ آکا ش  
میں شبد میں ہوں اور سب پر شوں کا پُرشار بھی میں ہوں۔ پر تھوی  
میں شگندھی اور اگنی کا تیج میں ہوں سب پر ایوں کی بھون شکتی اور  
پیسوں کا تپ میں ہوں۔ ہی پار تھ جھد کو سب پر ایوں کا سناں بیج  
سمجھ بڑھیاں ہوں کی بُدھی اور پیسوں کا تیج بھی میں ہی ہوں (التفات  
یہ ہی سب میں چمکتا ہوں۔ گلتا ۱۰/۸)

سیندھ پچھوئی کوئہ چھوئی نا کوئے  
وچھم اور یور نا کوئے  
دیہ پنکل تے مول نا کوئے  
چھوئی شہزادان تہ گارک نا کوئے (۱۵)



وہ کہیں ہے اور کہیں ہیں ہے۔ میں نے اس کو (اپنے بغیر) ادھر  
ورا ادھر کہیں بھی ہیں دھونڈا۔ اس پر ماتما کے چھل کا مولیٰ کہیں بھی ہیں  
ہے اور اس کا دھونڈھنا اور کھوچ کرنا (اپنے بغیر) کہیں بھی ہیں ہے۔  
ویاکھیا۔ یہ آتما (پر بہم پر میشور) کسی کسی ہما پر شیوگی کے  
دیکھنے میں آتا ہے اور یہ آتما سشاری مورکھ منشوں کے دیکھنے اور جانتے  
میں آتا ہے ہی نہیں۔ میں نے اس کو ادھر اور ادھر اپنے بغیر کہیں بھی نہیں  
ڈھونڈا۔ اس پر اتم روپ آتم تو کے چھل کا مولیٰ اور تو لا کہیں اور کسی  
کے پاس بھی نہیں ہے اور اس آتما کا ڈھونڈھنا اور کھوچ کرنا اپنے سے باہر  
کہیں بھی نہیں ہے۔

پر عالم۔ جو آتم تتو بہتوں کو تو شنن کرنے بھی نہیں ملتا اور جس  
کو بہت لوگ میں کر بھی سمجھنے سکتے ہیں اس حالت وظہ آتم تتو  
کا ورن کرنے والا ہما پر شیخ یہ منہے ہے پرم دل ہے اور اس  
آتم تتو کا پریات کرنے والا بھی بڑا شش کوئی ایک آدھر ہی ہوتا ہے  
اور اس آتم تتو کو بھلی بھانتے جانے والے گروکے دوارا شیکھشا پریات  
کرنے والا آتم تتو کا گیا یا بھی اسچھیر منہے ہے۔ پرم دل ہے۔ سادھاران  
منش کے دوارا بتلائے جانے پر اور اس کے افسار بہت پر کارے چتن  
کئے جانے پر یہ آتم تتو۔ اچھی طرح سمجھنے نہیں آسکتا۔ کسی دوسرے  
تتو گیانی پر شیخ کے دوارا اُپیش کئے جانے کے بغير اس و شے میں متش  
کا پریش نہیں ہوتا کیوں کہ یہ آنہت سوکشم و ستو سے بھی ادھر  
سوکشم ہے۔ اس لئے ترک سے ایت ہے (لکھ پیش شد ۱۴)

لئی مسٹری دوکھی رہیں  
۳۹

ادھر سے بھی وہ آپ ہی ہے اور ادھر سے بھی وہ آپ ہی ہے  
پت دانے روزہ ہر زانہ  
پتے گفت ہے پانے گیا تی  
پانے پانی مسٹر نہ زانہ (۱۴)  
ادھر سے بھی وہ آپ ہی ہے اور ادھر سے بھی وہ آپ ہی ہے  
بھی بھی وہ پچھے ہٹ کر نہیں رہے گا۔ آپ ہی وہ گفت بھی ہے اور آپ  
ہی وہ گیانی بھی ہے اور آپ ہی وہ اپنے آپ کو تمی بھی نہیں مرا۔  
ویاکھیا۔ ادھر سے بھی وہی نرا کار اونکھت سروپ سب کا آدھ کارن  
پر بھم آپ ہی ہے اور ادھر سے بھی دھی یہ سادہ رشمان جگت براٹ  
سروپ اپر بھم آپ ہی ہے کبھی بھی وہ من وایلو آدھ بیگرگت کرنے والے  
دیناول سے پچھے نہیں رہے گا۔ آپ ہی وہ سب پر انیوں میں اور  
سائے تر جھون میں گفت ہو کر چھپا ہوا ہے اور آپ ہی وہ گیانی ارتحات  
اپنے آپ کو جاننے والے۔ آپ ہی وہ سویم اپنے آپ کو بھی بھی نہیں مل  
پر عالم۔ وے پر میشور اچل اور ایک ہیں اور من سے بھی ادھر  
تیرگت میخت سبکے آد کارن۔ گیان سروپ سب کو جانتے والا۔ اس  
پر میشور کو بیندر آدہ دیونا پھر شیگن پورن روپ سے نہیں جان پانے کے  
بند بھم دسرے دوڑنے والوں کو سویم سخت ہستے ہوئے ہی ایک کمن  
کر جانے ہیں انہی ستائشکت سے دیلو اد دیوتا۔ جان وہ شا۔ پر کارش  
آد کرم کرنے میں سرٹھ ہوتے ہیں۔ وے پر ماتما جلتے ہیں۔ وے پر ماتما  
نہیں چلتے۔ وے دور سے بھی دور ہیں۔ وے نزدیک بھی ہیں۔ وے اس  
سائے جگت کے میز پر ہے پورن ہیں اور وے اس سائے جگت کے باہر

سیند اورہ تے پانے یورہ تے پانے  
پانے پانس پھٹنہ میلان  
پر ہم اثرس نہ مولیہ داری ۳۶  
سوئی ہا مالہ نہی آشچر زان (۱۶)

ادھر سے بھی دی راکار ادھر سروپ آپ ہی ہے اور ادھر سے بھی ہے  
سارا درشمیان جگت آپ ہی ہے آپ ہی دہ (سب میں سخت چوک) اپنے  
آپ کو ملنے میں آتا ہی نہیں۔ اس پر ماہنکے آد-انت اور ملھ دچار کرنے  
میں بھی کی ایک رقی بھی سماں نہیں سکتی۔ ہی تات اسی کو تم ایک اشچر مئے ادھوت  
میا جاتا۔

پرمان۔ شری بھگوان کہتے ہیں میں نے اپنے ادھر سروپ سے اس  
سائے جگت کو پھیلایا ہے۔ چھٹیں سب پرانی ہیں۔ پرتو میں اُن میں نہیں  
ہوں اور چھٹیں بہ سب پرانی بھی نہیں ہیں۔ دیکھو یہ کیسی میری ایشوری  
کرنی اور یوگ سامر تھے۔ سب پرانیوں کا اُپنی کرنے والا میرا آئنا  
ادھر اُن کے بیت سخت ہو کر اور اُن کا پان کر کے بھی پھر اُن میں نہیں ہوں  
سر و ترہ ہیئے والی بھان دایو جس پر کار سر و دا آکا میں کہتی ہے۔

اسی پر کار سب پرانیوں کو مجھ میں سمجھ (لیتا ۹/۹)

سیند پانے آد پانس سیتی  
پانے کوڑن پنن دچار

پانے چلن پان چھنداون

آپ ہی اپنے آپ کے ساتھ آیا۔ آپ ہی اپنے آپ کا دچار کیا۔  
آپ ہی اپنے آپ کی پرشن ارختات بڑھائی جتنا لگا۔ آپ ہی  
اپنے آپ کو گپت کر گیا۔

دیا کھیا۔ دیکھو یہ پر بھم کا اشچر مئے ادھوت میا۔ آپ ہی  
وہ پر بھم جو آتم رہی سے اپنے آپ کو اپنی ہی تر گلائیں میا۔ اپنے  
دش میں کر کے جنم دھارن کر کے آیا اور پھر ہیاں سشار میں آپ ہی اپنی  
بڑھائی جتنا لگا۔ ارختات ہم ہم کر کے اٹکار سے جس کے دوارا اپنے  
میں آرہوت کئے ہوئی دیدیاں اور ادیمان گھوں سے اپنے کو گپت مان  
کر منش ہم ہیں۔ ایسا ماننے کر میں بڑا کولیں ہوں میرے برا برا دوسرا  
کوں ہے وغیرہ وغیرہ جب کھی پھرا اپنے ہی دیکھو اچھیا نے اپنے آپ کا  
دچار کرنے لگا کہ میں کوں ہوں۔ یہ جگت کس پر کار سے اُپنی ہوا۔ اس کا  
کرتا کوں کے اس کا اپادان کارن کیا ہے۔ اس طرح کا ادھیا تم و چار  
کرنے کرنے اپنے سروپ کے جان لیئے پر آپ ہی اپنے تو سروپ میں  
اپنے کو گپت کر کے اُسی میں ساگی۔

رشنیوک بیدان کوڈم پانس ۳۶

مہن کلہ روزم شریدھ نہیں مو ش  
دری سپنیں پانی پانس  
ادھر کھوکھ پھل لیلہ پیتوش (۱۹)

دلے دکار دل میں سے یہ میرا (بلا بھاری سماں لہوں) اپھا اہنکار تر (اگیان کا کارن) کھو کر نشٹ ہو گیا۔ یہ کھو کر ہی اس نسار سدر کے بیتر دوبی ہوئی میں آپ ہی اپنے کو انقدر آئی۔ تب پھر میں نے سنتے ہنستے اور کھیلے کھیلنے اپنے اندر رکھت آتا کو پلاپت کیا اور کھو کے لکھنے کے بغیر ہی اپنے ہی گیان پر کاش سے پرمار تھہ تو تو کو جان کر پر کاشت کر لیا۔

پرمان۔ جن کے انہر کروں کا اگیان جس سے کر دہ نوہت ہوتے ہیں۔ آتم وہیک روپ گیان سے لشٹ ہو جاتے ہے ان کے لئے ان ہی کا دہ اپنا گیان پرمار تھہ تو تو کو سویہ کے سان پر کاشت کر دیتا ہے۔ اور اس پرمار تھہ تو تو میں ہی جن کی بیڈھی رنگی والی ہے دہیں پر جن کا انہر کرن رم جاتا ہے اور جو تو پرایں ہو جاتے ہیں ان کے پا پ گیان سے بالکل دھوئے جلتے ہیں اور وہ پھر بھم نہیں لیتے (گنتا ۱۲/۱۲)

لتن ہند مان لار بوم دتن  
اکھی ہاؤ نم اچھی د تھہ  
پیم ہم بوزن تم کوہن لتن  
لله بوز شتن کوہن کتھہ (۴۱)

میرے لاٹوں کا مانس سرکوں میں چھٹ گیا۔ ایک ہی نے اس ریک ہی کا مارگ دکھایا جو بھی ایسا ہی شلن میں گے وہ دیوں نے کیوں نہ ہو جائیں گے۔ لئے سینکڑوں کی ایک بیانات سمجھی۔

ویا کھیا۔ میرے لاٹوں کا مانس اس سرکوں میں پھر تے پھر تے سرکوں میں آپ کو گھست دکھنے کئے) کوہ دیا ہاں میں یا ہوا اگیان روپی کھو دالے

میں نے (اپنے زندگی کے دنوں میں) اپنے آپ کو شوپیا کا میدان کاٹ کر نکال ڈالا ایسا کہ مجھ تل کو نہ تو کوئی یہدھی نہ تو کوئی ہوش ہی رہ۔ آپ ہی اپنے آپ میں جاگ اٹھی۔ پھر تو معلوم کس طبیہ میں سے مجھ تل کے بیتر (امرت روپی) کمل کا پھول بھل آیا۔

ویا کھیا۔ میں نے پرمانا کی سادھنا کرنے کرنے شوپیہ روپی پر جھیتایا کی در تھے (سادھن اس تھا کا وقت ارجحات) اپنی عمر گلزار دی۔ ایسا کہ مجھ تل کو تپیا کرتے کرتے سنا روپی نہ نہ کوئی یہدھی نہ تو کوئی ہوش ہی رہ۔ اس طرح کی سادھنا کرنے مجھے پھر اپنے آپ ہی اور پاروپ اگیان اندرھکار کے نیند سے گیان روپی جھاگ کھل آئی۔ پھر تو معلوم مجھ تل کے بیتر کسی کمل سرکے طبیہ میں سے نریلیف گیان امرت روپی کمل کا پھول بھل آیا (رس داکیہ کا پرمان گینا ۱۲/۱۲) اگلے واکرہ میں کے پرمان میں دیا ہوا ہے۔ پڑھیں۔

اوپریکھت راد پر منزہ راون رو دم  
و دکیر کو را و تھہ اچھہ ایس بکھوہ سرہ  
و دمر در شفات اسان تو گلندان سہزی پر دم  
میں ۳۷ دستے کو رم پاں سرہ (۲۰)

کھونے میں سے میرا (راپا) ناون کھو گیا۔ یہ کھو کر اس بجھہ سرکے بیتر دھوبی ہوئی میں اپنے انقدر آئی۔ پھر سنتے اور کھیلے آتا کو پر اپت کیا اور لکھنے کے بغیر اپنے آپ ہی جان کر پر کاشت کر ڈالا۔ ویا کھیا۔ جب کہ میرے انہر کروں میں یا ہوا اگیان روپی کھو دالے

میں اپنے میں کھوئی تھے اپنے کھونے کا بھی تھی

لیا لکھنے کے دکھنے شے نوہ میں بجھہ سرکے نہارے آئی  
اوہ آسائی سے سبتر آتا کوہ بیان احمد کی کھے لیے بیس تلوہ  
کے ہان دا ارجحات آئی ۱۲/۱۲ تھے اکٹھا ڈاں نہ بانہا دا

دلے وکار دل میں سے یہ میرا (جیسا بھائی سماں کو) اپنے اہنگار تھا (اگیان کا کارن) کھو کر نشست ہو گیا۔ یہ کھو کر ہی اس نسرا سندھ کے بیت روپی ہوئی میں آپ ہی اپنے کو ناقدھ آئی۔ تب پھر میں نے منتہ ہنسنے اور کھیلنے کھیلنے اپنے اندر رکھت آتا کو پرایت کیا اور کسی کے لئے کے بغیر ہی اپنے ہی گیان پر کاش سے پرمارکھ تھوڑا کو جیان کر پر کاشت کر دیا۔

پرمان۔ جن کے انہی کرنوں کا ایگیان جس سے کہ دہ موبہت ہوتے ہیں۔ آتم وہیک روپ گیان سے لٹک ہو جاتا ہے اُن کے لئے اُن ہی کا دہ اپنا گیان پرمارکھ تھوڑے کو سویریہ کے سامن پر کاشت کر دیتا ہے۔ اور اس پرمارکھ تھوڑے ہی جن کی بیدھی رنگی جاتی ہے وہیں پر جن کا انہی کرن رم جاتا ہے اور جو تھوڑیں ہو جاتے ہیں اُن کے پاپ گیان سے بالکل دھوئے جلتے ہیں اور دہ پھر جنم نہیں لیتے (گیتا ۱۶/۱۹)

لِتَنْ هِنْدَ مَا نَلَدَ يَوْمَ دَنْ  
اَكْيَنْ هَادِنْ اِيْكْيَنْ وَتَهْدَهْ  
تِيمْ تِيمْ بُوزَنْ تِيمْ كُونْهَنْ لِتَنْ  
لِلِهْ بُوزَ شِيشَتَنْ كُونْهَنْ كَتَهْدَهْ (٤١)  
میرے لاٹوں کا مالیں سڑکوں میں چھٹ گیا۔ ایک ہی نے اس دیک  
ہی کا مارگ دکھایا جو بھی ایسا ہی سن لیں گے وہ دیوانے کیوں نہ ہو  
جا بیٹاں گے۔ ان نے سینکڑوں کی ایک ہی بات سمجھی۔

میں نے (اپنے زندگی کے دنوں میں) اپنے آپ کو شوینیا کامیداں کاٹ کر نکال ڈالا ایسا کچھ تل کو دت تو کوئی یہدی ہے تو کوئی ہوش ہی رہا۔ میں آپ ہی اپنے آپ میں جاگ اُپھی۔ پھر تھے معلوم کس ملیہ میں سے مجھ تل کے بیتر (امریت روپی) مکمل کا پھول کھل آیا۔

و یا کھینا۔ میں نے پرمانہ کی سادھنا کرنے کرنے شو نیہ روپی پہنچے تیاگی  
ور قی سے (سادھن اور تھا کا وقت ارتحات) اپنی عمر گزار دی۔ ایسا کہ مجھے  
تل کو پتیا کرنے کرنے سنار روپی نہ تو کوئی یہ بھی نہ تو کوئی ہوش ہی  
رہا۔ اس طرح کی سادھنا کرنے مجھے پھر اسے آپ ہی اور پاروں اگان  
اندھکار کے نہند سے گیاں روپی جھاگ کھل آئی۔ پھر د معلوم مجھے تل  
کے بیتر کس کمل سرکے ملہی میں سے نریف گیاں امرت روپی کمل کا پھول  
کھل آیا (اس دا یکر کا پرمان گیتا  $\frac{1}{12}$  اگلے دا یکر عنادا کے پرمان میں  
ریا ہوا ہے۔ پڑھیں۔

را و په مُنْتَهَى را وَنْ رُوْدُمْ  
را و تَخْدَى اَتَهْدَى اَيْلِسْ بَخْوَهْ سَرْهَ  
اَسَانْ تَهْ گَنْدَانْ سَهْزَى پَرْ دُوْمْ  
دَسْتَهْ كُوْرَمْ مَانْ سَرْهَ ۳۷

پسے پورم پاس شر ۵ (۴۰) کھوئے میں سے میرا (رایا) ناولن کھو گیا۔ یہ کھو کر اس بھوہ مرجھے بر (ڈھوہی ہوئی) میں اپنے ہاتھ آئی۔ پھر بستے اور حیلے آتا کو اپت کیا اور لہنسے کے بغیر اپنے آپ ہی جان کر پرکاشت کر دیا۔ لہنسے اپنے کھوئے افتخار کرنے والے میں میں پسوا اگان روئی کھو چکا۔

بھٹ گیا۔ اس طرح سے قنٹے ہو جاتے ہیں ایک ہی پروپر (ادم) کے کارن نے اُس ایک ہی درجہ کا مردہ کارنوں سے رہت پوری بہم کے جانے کا مارگ دھلایا جو جیسی کوئی ایسا ہی من کر ارتحات نشجع اُسک بڑھی میں وچار کر کے اُس پر اتنا کے کھوچ کرنے کو جان لیں گے وہ اُس پر اتنا کے پریم اور کھوچ میں پڑ کر دیوں نے کیوں نہ ہو جائے گھنل نے سینکڑوں مساری اسکھد اور شال سورگ سمجھد کے بدلتے ایک ہی پرتو ارتحات ادم کے جپ اور دھیان کو آتم پیاری روپ پر نہ سمجھ کا لایہ سمجھا۔

پریان۔ جو یہ ایک نہ جانیا ہو جانے کیا ہوئے

ایک نے سب ہوت ہیں سب سے ریک نہ ہوئے  
سب آئے اس ایک میں ڈالیاں پھل پھول  
کبڑا پھچ کیا رہا۔ کہہ پکڑا جب مٹل

میں بود ریس دُورے دُورے  
لکھت تھیو تھد دچھس

39

ریس نن نیرے سو فٹ کریے  
لکھیوں دیتیوں پچھس (۷۲)

میں اُل اپنی چھاتی کو تالا لگا کر گلی گلی پھر تی رہی۔ جو کوئی دکھادا کر کے نمودار تکلے وہ کوئی کے بیت رُوب گیا اور اُس نے زادپی کانی) یکھیہ کو کھانے کئے دی دیا کھیا۔ میں اُل ہر ایک جگہ شہر اور گاؤں کے گھیوں اور کوچوں میں

اپنی یوگ بیل کی چھاتی کو ڈنڈ اور مون رُوپی مشبوط تالا لگا کر پھر تی رہی جو کوئی یوگی اس ڈنڈ اور مون رُوپی شکتی کو تالگ کر کر اماں نہ کر کے بھٹ کر بلکے سمجھو کر دی یوگی اسکے سناہ کے ہمہ سے کوئی میں پھر رُوب گیا اور اُس نے اپنی یوگ بیل کی ساری کانی یکھیہ کو کھلانے کئے دے دی۔ پریان۔ شری یہ گوان لکھتے ہیں۔ دُن کرنے والوں کا ڈنڈ ارتحات سیندھے مارگ میں چلتے والوں کو دُن کرنے کی شکتی میں ہوں۔ بھٹے چاہنے والوں کا نیلے میں ہوں گفت رکھتے جو گہرے بھاؤں میں مون میں ہوں۔ گیان والوں کا گیان میں ہوں (لکھا ۱۱) بھاؤ یہ سے کہ جو کوئی یوگی کر قیہ تیاگ روپ پر باد سے اخواہیں ہیں تی سے بھل اور مان میں یعنی کر ڈنڈ اور مون رُوپی شکتی کو تالگ کر کر اماں نہ کرنے لگا ہے سمجھو کر اُس نے اپنی ساری یوگ بیل کی کانی یکھیہ کو کھانے کے لئے دے دی ارتحات اپنی یوگ بیل کھو دیا۔

دیا گھا۔ انیک پرکار کے لامن روپی دشال سورگ جھک کے لوگ و ستر  
تیگے پرہی تھام مردہ منکلیپ تیاگ سینا س ورنی پر اپت ہوئی اور میں  
نے پرمیشور پر اپتی ہونے کے پیغم میں پڑا کر ماڑا پرشن ارثات مکھ۔ مکھ  
سردی۔ گرمی۔ مان۔ امانت ایتادہ کی دریں اپنے آپ میں ہیں کریں۔ رات کے  
پھٹے پھر بہتی سمی پڑاٹھ کر پوچکر نہ گنوں کے لئے میں بندھے ہوئے (اس  
اپنے سوت پاگل جیو آنما ارثات اپنے آپ کو جاگ اٹھایا یہ کہ یوگ سادھنا  
کرنے میں لگ گئی۔ ہی نات وس میرے گیان ایڈیش کو چار کر کے سوچ لے  
کیوں کہ تم کو اس سنار روپی پرمیشور کے اشو تھر ورکہ پر اگیان روپی  
نشے کی گھری بیند پڑھی ہے۔

پرمان۔ جو لوگ۔ رگ۔ یزو اور سام ان تینوں دیدوں کے  
کرم کرنے والے تھا سوم یا جی اور پاپی سے ہوتا ہے یگیسے جھوڑ  
پرماناتا کی پوچا کر کے دشال سورگ لوگ پر اپتی کی اچھیا کرتے ہیں۔ وے  
بیند کے پونہ لوگ میں بینچا کر انیک دوہ بھوگ بھوگتے ہیں اور (سس  
و شال سورگ جھک کا بھوگ کر کے پونہ کا لکھے ہو جانے پرے پھر جنم  
لے کر مرت لوگ میں آتے ہیں۔ اس پرکار تینوں دیدوں کے شکام کرم کے  
بھوگوں والے پوشن بارم باز جنم درن تک چکر میں ٹھوٹتے رہتے ہیں (لکھتا  
۹ ۲۱-۲۲) ہی ارجن جھوڑ پرمیشور میں مل جانے پر پرم سیدھی پائے ہوئے ہمانتا  
اُس پیٹر بھن کے چکر کو ہیں پانے چو مکھوں کا گھر اور ناشوان ہے۔ ہی  
ارجن سورگ سے بیکر بہلکے لوگ تک جتنے بھی لوگ ہیں۔ وہاں سے کبھی  
نہ کبھی پیٹر آرتی ہوتی ہی رہتی ہے۔ پر نتو ہی ارجن تھم پرماناتا میں مل  
جلنے پر پیٹر جنم نہیں ہوتا (لکھتا ۱۴-۱۵) سورگ سکھ کے دستروں کو

اوڈیاٹ ۳ دا کھیہ ۲۴ کا پرمان اچھی طرح پڑھ کر دچاریں۔

سیند سورگ سماجن کیا چھوئی باسو  
نرکس داسن آسون دویش  
ٹکھڑ۔ رکھی ٹاسن شوئے کھا سخو  
پائے آسون کاں بھید (۲۴)

سورگ لوگ پر اپتی کی اچھیا کرنی تم کیا لامہ دایک بھائی۔ میں  
آقابے۔ نرک میں داس ہونے کا کارن من کے بیٹر کا دویش (ارثات کرو دھر  
ویر ارشیا) کا ہونا ہے اور کرو دھر لغرت ایتادہ کا نہ ہونا ہی شوئے  
پر اپتی کے لکھن ہیں۔ دویت کا بھید بھاڑ مٹانا ہی سویم (پرمانتم مردیپ)  
ہونا ہے۔

تھے مہنہ لکھ بھس کوئی  
بوزم شیک لکھنے دزان  
تھد بھایہ دھارنا یہ دھارنا دڑم  
اکاش تپر کاش کو رم ترہ (۲۵)

میں تن اور من سے اُس کے طرف گئی۔ میں نے وہاں سوت پرماناتا کے  
ہی گھنٹہ بھتے سئے اسی دھارنا لگانے کی جگہ پر میں نے دھارنا بیس دیں۔ آکاش  
اور پر کاش کو جان کر بیجان دالا۔

اوڈیاٹ یعنی تن اور من سے ارثات اہنے کرزوں کے آت پریم اور وش نہ من  
سے دھیان یوگ میں سخت ہو کر اُس اپنے ایٹر اسما کے طرف گھسن گئی میں نے

وہاں سے پہنچنے کے ہی گھنٹے ارتھات سو اہم سو اہم شبدیں بچتے تھے اور پھر میں اُسی ادھار نے لگانے کی جگہ پر یوگ کی دھیان دھارنا میں دیتی گئی۔ تب ہی پھر میں نے آکاش ارتھات فرما کار اول گھٹ سروپ پر بہم اور (پرکاش) ارتھات اُن پر بہم سے پرکٹ ہوا یہ سارا درشمن پر کاش میں جگت کو تتو سے جان کر پرکاشت کر دیا۔

ایں تے سیو دویٰ گڑھہ تے سیو دویٰ

سیدس ہمول میہ کریم رکیا ۵

پر لنس آسیس آگرے دو دویٰ ۶

ویلیز سس ہنہ ونلیز کریم کیا ۷

آئی بھی میں سیدھی اور جاؤں گی بھی سیدھی۔ جھم سیدھے کو یہ طیڑھا کر بیگا کی۔ میرے منبع سے ہی اُس کے بیچان میں تھی۔ جھم (مارگ کے) جانے والی کو اور بیچانی ہوئی کو (بی طیڑھا کرے گا)۔

ویاکھیا۔ میں سیدھے مارگ سے تنسی سروپ آئی بھی ہوں اور پھر بھی پسیا کر کے سیدھے مارگ سے ذلیں جاؤں گی جھم سیدھے مارگ سے چلنی والی کو یہ پرکٹ گنوں کا طیڑھاں کیا کرے گا۔ میں اپنے یور و ابھماں کے منبع سے ہی اُس اپنے انترآتا (پہنچا) کے بیچان میں تھی جھم پر زندگ کے جانے والی کو اور پرکٹ کے کارپہ۔ کرن اور وشیوں کے آکار میں پرہ نہت ہوئی پرکٹ گنوں کے طیڑھے پن کے جانے والی کو اور اُس اپنے انترآتا (پہنچا) کے بیچان میں آئی ہوئی کو یہ پرکٹ کے گنوں کا طیڑھاں تھے کیا کرتے گناہ؟

روٹ ب اس وائیل و نیت طیڑھے پن کو آپ گیتا ادھیاۓ ۲۲ کو پڑا نہ کراچی طرح

شہ وان شہرت شش کل و زم  
پرکرت ہئزم پتوہن سیتی

وچار کر کے بھر لیں کہا شوری نے یہ طیڑھا کیا بھیا ہے)

پرمان۔ درختاں ارتھات ادا سینتا سے دیکھنے والا پُر ش جب جان لیتا ہے کہ (پرکر ترکے) گنوں کے بغیر دوسرا کوئی بھی کہا نہیں ہے اور جب (تینوں) گنوں سے پرے تر کو بیچان جاتا ہے تب وہ جھم پیشوار میں مل جاتا ہے۔ دیسیہ دھاری بخش دہمیکے اپنیتکے کارن (سروپ) اُن تینوں گنوں کو ایتھے کرمن کر کے جنم سر تو اور بگھاپے کے دکھوں سے وتمکھت ہوتا ہوا امرت کا ارتھات وکھش پد کا ایچو کرتا ہے (گیتا ۲۰-۱۹) (دوسرے پرمان از دیوان حافظ قاری)

بُر عاً مده ام ہم بُدھا باد رُم سر دھا باتو قریں باد دھدایا درعا  
فلک آوارہ بُر سو کندم میدانی روکھے آیڈھ از صحبت جان پرورنا  
(ارتھ) میں (پسے تپ بل سے سیدھا) دھا کے سا تھ آیا بھی ہوں  
اور پھر بھی (پھیلیا کر کے) دھا کے سا تھ دا پس جاؤں گا (بھی میرے آتم دیو)  
میرے کو تھا کے سا تھ ہر وقت دقا از تھ اتھ تر دیکی ہوتی ہے اور خدا ہمارا  
مدھ گار رہے۔ فلک از تھات بھگوان کی مایا (یہ تو گھر ہٹھے یہ کرتے کے  
کاریے کرن روپ گن) بھجے ہر طرف پریشان کرتے رہتے ہیں، ہی آتم دیو تم  
جلستے ہو کہ اس مایا کو تھا کے اور میرے (ارتھات بھجو اور اندر آتا کے)  
ہم صحبت کا ہر وقت صند پیدا ہوتا ہوتا رہتا ہے یعنی یہ سفار موہ رُدی  
کا منیں بھجے ہر وقت پریشان کرتے رہتے ہیں۔ یہ دیوان حافظ کا غزل  
و پار نہیں ہے۔

لو لکھن تارہ سیدت وال فرج گزئم  
شنکر گلہم تمی سیتی (۴۴)  
بنا ہا  
چھین بن (کامیٹھن مارگ) کاٹ کر میرا شش کل جاگ اٹھا۔ پر کرتی  
کو پول سے بھسم کر ڈالا۔ پر یہم روپی اگنی سے ہی میں نے اپنے کلیجی  
کو بھسٹ ڈالا۔ ایسا کرنے پر ہی پر یہم شنکر کو پالا۔  
ویاکھیا۔ ایکیاں روپی چھ بھومکائیں آونگھن ہونے پر (چھر  
ساتوں بھوڑکا کے مارگ میں ہیچکر) میرا شش کل از خاتمہ آنند صرور پ  
امرت کا سوم رس پر کٹ ہو کر جاگ اٹھا میں نے (بھال پر جوت آدھ  
سات اور تر گزئی میتے) پر کرتی کو پول سے ارتھات (ایکیاں روپی  
وایو سے بھسم کر ڈالا۔ یہ کر پر یہم روپی اگنی سے ہی اپنے کلیجی کو بھسٹ  
ڈالا۔ ایسا کرنے پر ہی میں نے پر یہم شنکر (ارتھات بیہم تزو) کو پالا  
لیا۔ (اس سے پہلے و اکیبہ ۴۶ میں بھی اسی پر کرتی کا ورنہ ہے اور اسی  
پر کرتی کو ادھیلے ۵۔ و اکیبہ ۲-۱ میں گھوڑے کا سرور دے کر  
ورنہ ہے)

سبتند لکھ گور بہمانڈہ پیٹھ کمن دیچھم  
 ۱۶۱ شش کل واڑم پاڑن تان  
 گانکہ امرتہ پر کریت برم ۴۵  
 لف بھائی مورہم آندہ وند تان (۶۲۸)  
 مخدل نے بہمانڈکے اپر گور کو دیکھا اور پھر میراشش کل  
 میرے پاڑن تک بہنچ گیا۔ میں نے اپنی پر کرتی کو گیان کے بہت سے

بھر کر پوچک اور سارا لو بھا آدھ سے انت تک مرکر لشت ہو گیا۔  
دیا گھیا۔ مجھ مل نے یوگ کی ساتوں بھروسہ کاکے مارگ بہمناٹکے اور  
بہنچکر بہمنا آدھ کے بھی گور و پر بھم (بہم نتھ) کو ساکھشات نکار کر کے  
دیکھا اور پھر میرا شش کل ارتحات آئند مٹروپ امرت کا سوم ریس آدھ ک  
پر کٹ ہو کر میرے پاؤں تک پھیل کر بہنچکا اور پھر میں نے کھتر گنہ بیو روپی  
ایتی پر کرکنی کو ارتحات پسے آپ کو گیان روپ امرت سے بھر کر پوچک کیا اور رہیا  
پہنچی سارا لو بھا آدھ سے انت تک مرکر سبھے ہوں لشت ہوا ریس واکھہ میں  
درفت پر کرکنی کو جیو بھوت پر اپر کرکنی کے نام سے بھگوان نے گیتا ہے میں  
درفت کیلئے پڑھ کر وچار کریں۔

پھر مال - جسی سختیں پرہام اور مپ آنگ کو پریاپت کرنے کے لذیش  
سے ادم کا رکے جب اور رہیان دواڑا منہضن کی جاتی ہے جہاں پریان وایلو  
کا بھلی بھاٹتہ ودی پوروک شیر و دھ کی جاتی ہے۔ تھا جہاں آئندہ برد پ  
امرت کا سوم رس (شش مل) ادھک ناسے پرکٹ ہو کر بھیل جاتا ہے  
وہ سیٹے من مررتا و شرددہ ہو جاتی ہے (شویتا شتر اپشید پت) اس کے  
یاعدہ جب وہ بیکی چہان دیکھ کے سماں اپنے پرکاش مٹے آتم تو کے دواڑا  
بھرم نیت کو (ارکھات بیہمانہ کے اپرے گور مارج بھر بھرم) کو بھلی بھاٹتہ  
پر نکھ دیکھ لیتی ہے۔ اس سیٹے وہ احمد اش پھل سائے وکار دل سر درت  
مررتا و شرددہ پرم دیلو پرہام کو جان کر سب بندھنول سے سدا کے  
لئے چھوٹ جاتی ہے (شویتا شتر اپشید ۱۵)

ہر داکریں  
ایشی اپنے  
بیوں مکت  
اوستھا کا درن  
کر لے۔

تریاں ہے ہے پیاس  
نہ کھے یہم ہند ہے ہے شو نٹھ  
تر پھیں نش پت ہے  
تر پھس ستن برد نٹھ (۲۹)

دیں جنی۔ نہ تو میں رچیں جی۔ نہ میں نے ساستی نہ تو میں نے سونڈ  
کھائی۔ نہ میں پھک کئی بھی ہوں نہ میں سات سے آگے۔  
ویاکھیا۔ نہ تو میں کچھ سنا میں پیدا ہی ہوئی ہوں اور نہ تو  
وچ بن کر میرے سے کچھ کوئی بچ جی پیدا ہوا۔ نہ تو میں نے کچھ کامی خ  
تو میں نے کچھ سونڈ (یہ دیچ دلی خواک) کھائی ہے نہ تو میں پیدا ہو بھا وہ  
نام یوگ مارگ کے چھٹی بھوکل کے بیچے ہوں۔ نہ تو میں گاڑ سو شیشی نام  
یوگ مارگ کے ساتیں بھوکل کے آگے بیٹھے ہوں ارثات میں ساتیں  
بھوکل۔ جیوں نکت اوستھا میں ٹکی ہوں (اس جیوں نکت اوستھا کے پر ایسی  
ہوئے پر دست ہی ہے نہ است بی ہے۔ اہنکا ساری کے نہ پیدا ہکا ہوا  
ہے کہ مارہ ہی ہوا ہے۔ جیسا ہے نہ مرا ہکت، نہ پچھا اور پیدا ہو۔ ای  
ہے کیوں کھان ادویت اتر نریں بھاوے)

جیان روپ سات بھوکل میں (۱) اشیا چھیا (۲) وچارنا (۳) شغ  
حال (۴) ستودا پتہ (۵) آسم ساھنی (۶) پیدا ہم بھاونا (۷) تو بیگ کا = یا =  
گاڑ سو شیشی

تری دیوہ گل اس۔ تیر دہڑی سسراں  
تری دیوہ دتت۔ کر نریں۔ پرمان

تری دیوہ ٹھہرہ روسنی دُرک  
کس زاہر دیوہ پوں پرمان

ہی پرم دیوہ پر مشور قم ہی تو سارے آکاش اور پر نکوی میں  
شو بھا مان ہو کر بھیلا ہوئے۔ ہی پرم دیوہ قم ہی نے سارے شر بروں  
کے کھو تھوں میں پران شکنی دال دی۔ ہی پرم دیوہ قم ہی تو بیڑ بھیتے  
کے نج جائے گا۔ ہی پرم دیوہ کون ہتھے اے اس بیا کا ہو۔ انت اور بدھ  
کا پرمان جان سکتا ہے۔

### سُفِرِ منزِ بَاغِ كَرْتَشِرِ رَوْزَے

رَوْزَیِ پَرِمِ شُو شُو شُو  
لَلَّهُ مِنْزِ بَاغِ بَیِّنَ اللَّهِ نَادَنَ

جَرَّوْسِ مِنْزِ بَاغِ كَرْسِ گُورَهُ گُورَهُ (۲۱)

اس سارے بیتھر (بیگانت پر) شوین بھی نج کرہیں ہے کا ہمال  
تصرف ہی پرم شو۔ شوئو اگوڑ (سردہ کارلوں سے رہت شوئیہ سردوں  
اوکھت پرم پرم بیگانت شیش) نج کر رہیں گے اسی (تومروں شوئیہ  
آکار پرم شو) کو میں اپنے ہر دن کے روپی گوڈی میں ٹلاتی رہوں گی۔  
اور پھر اسی کو اپنے بھگر میں (اوم۔ اوم کے شبد کہ کہ کر) گورہ گورہ۔  
ارثات پرم۔ پیار اور لالی کری رہوں گی۔

## مسراً وَھیاً

کر مک کلاؤ رو پچھوئی بہت گزھن  
و نت گزھن کیاہ پچھوئی یاۓ  
کشقاں پھل پچھوئی میلت گزھن  
ولت روزن شس پچھوئی نیاۓ (۱)

تمنے کرم روپی ورکہ بن کر جانا نہیں ہے۔ کہہ کر جانا نہیں سے واسطے کون  
سا اپاۓ ہے۔ ملاپ کر کے جانا ہی گیاں پر اپنی ہونے کا پھل ہے۔ پیٹ  
کر کے رہنا کون سانیا ہے۔

دیا کھیا۔ پر ماں کی پر اپنی ہونے کے لئے غیرے ہیاں سے ایک پرکار  
کے سکام کرم روپی پھل دار ورکہ بن کر نہیں جانا چاہیے کیوں کہ ان سکام  
کرموں سے دہ پر بہم (مکش پھل نہیں ملنا) اور بہت بہت پرکار سے سکام  
کرموں میں ورت کر پھر یہ کہہ کر جانا کہ ہم کرتا رکھ ہو گئے۔ ارختات ہم نے  
سلے سے یلیہ داں اور دھرم کئی۔ ایسا ابھیمان کرتے رہنا۔ پر ماں کے پر اپنی  
کرنے کا یہ کون سا اپاۓ ہے۔ اپنے انترا آتما کے ساتھ ملاپ کر کے جانا  
ہی گیاں پر اپنی ہونے کا پھل ہے۔ ایک پرکار کے سکام کرم کر کے اپنے  
آپ کو پر کرتے کے گنوں میں پیٹ کر کھانا کیس شاستر کا نیکے (فیصلہ) ہے  
پر مہ مان۔ اگیاں کے بیڑے ہوئے وے مورکہ سکام کرموں میں

بہت بہت پرکار سے درستے ہوئے اور پھر یہ کہہ کر کہ ہم کرتا رکھ ہو گئے  
ایسا ابھیمان کر لیتے ہیں۔ دے سکام کرم کرنے والے لوگ وغیوں کی آنکھی  
کے کارن کالیاں مارگ کو نہیں جان پاتے۔ اس کارن دے یارم بار دلکھ سے  
اٹو ہو کر پیونہ کرموں کا پھل پورا ہونے پر سورگ آدھ لوکوں سے مٹا کر  
چھے مریزی لوک میں گرئے جاتے ہیں (منڈوک اپنڈل ۱۱) اپنے ہی بیڑ  
سچھت اس بہم کو جانا چاہئے کیونکہ ہم سے بڑھ کر جانشی لائیں۔ تو  
دوسری کچھ بھی نہیں ہے (شویرا شستر اپنڈل ۱۱) (پیٹ کر کے  
رہنا) پر اس پر کرنے میں سچھت ہو کر پر کرتے کے گنوں کا اپہ بھوگ کرتا ہے  
اور پر کرتے کے گنوں کا یہ سینوگ ہی پر اس کو جعلی بڑی یونیوں میں جنم لینے  
کے لئے کارن بن جانہ سے (گیتا ۲۱ ۲۱)

اہمہ پندرہ نادو چھس لمان  
کہتے بوز مٹے ہیوں میتہ دیر نار  
سہ من ٹاکن پلؤں زن شمان  
زو پچھم بر مان گرہ گھڑہ ۱ (۲)

یہ (پسے سادھناروپی) کچھ تاگے سے اس سدار سمدی میں نادو کو کھنچ  
ہے یہ نہیں۔ کہاں سے وہ میرا پر ماں تائیں کا کر بھجے یہی پالد کرے (میری تھادھنا)  
یکے یہی کے غایبوں میں پاٹ پٹنے کے موافق جذب ہو رہی ہے اور میرا  
جی (جیو آتما) گھر جانش کے لئے برم کرتا رہتا ہے  
دیا کھیا۔ میں تو اپنے سادھناروپی کچھ تاگے ہی اس بھیانک  
سدار سمدی میں سے اپنی نادو کو کھنچ رہی ہوں۔ کہاں سے وہ میرا پر ماں

ایسی کمزور سادھنا ہونے پر میری پر ارتحا شستے گا کہ وہ مجھے اس بھوہ ساگر سے پار کر دے یا کوئی میری یہ سادھنا کچھ مٹھی کے تھالیوں میں پانی پڑنے کے موافق جذب ہو رہا ہے ارتحا میرے امیت کر نوں میں یہ سادھنا رُد پی اسرت بجل پڑنے پر واسناؤ کے آنکھی کے کارن جذب ہو رہی ہے ارتحا دکھ سو دی کا انت ہیا نہیں ہوتا اور پرستا پرستی کی تبر اپھیا ہونے پر میرا بھوہ امما پسے گھر ارتحا اس آدہ کارن پر بھم کے طرف جانے کے لئے یہ من کرنا رہتا ہے۔

پر ماں۔ پریشنا پور ک اڑیوگ کرتے کرتے پاپوں سے مشدھ ہونا ہوا بوجی اتیک جہوں کے انتر توں سوچی پاکر (انت میں پریش گتھی کر پاپت ہوتے ہے (لیکن اس) بت تاک کچھ مٹھی کے تھالیوں میں پانی پڑنے کے موافق حالت ہوتی ہی رہتی ہے۔ ایشوری نے ہی درشتانت سمجھایا ہے۔

رُختن ناتام ما جمال یار مستغفیست  
باب و زنگ دخال و خط چ حاجت روی زیارا

(دیوان عافظ)

پہنچا کر بُرُوبِ وِجھن آئی تھے گُرُھن گُرُھن  
اوکھوچ کرنے کیں گُرُھن گُرُھن گُرُھن  
کا درون بُرُوئے آئی تو رسہ گُرُھن گُرُھن  
کر نہہ نہ نہ کر نہہ نہ نہ کر نہہ نہ تھے کریاہ (۳۶)  
(آجھن) ان گنھن سے آئی۔ اب جانا چاہیے۔ رات اور دن چلنا چاہیے۔ جمال سے ہم آئے ہیں ادھر ہی جانا چاہیے (کیا) وہ جو کچھ بھی

نہیں۔ کچھ بھی نہیں۔ تو پھر کیا  
ڈیا کھیا۔ ایشوری کہتی ہے کہ ہم آدہ کاں سے (آجھن) ارتحا جس کی کوئی گنھی ہی نہیں۔ جنم درون میں پر کھم لیتے لیتے آئے۔ اب ہم کو سیدھے مارگ سے ہو کر واپس جانا چاہیے۔ دن اور رات کھوچ کر کے جملے ہی رہنا چاہیے (کیا) جہاں سے ہم آدہ کے آئے ہیں۔ ہمیش پھر دیش اپنے سوی کارن پرم و شنید کے اور کھوچ کرتے کرتے جانا چاہیے جس پر میں پہنچے ہوئے پہنچ پھر سناریہ نہیں لوٹتے۔ پسز بھم گرہن نہیں کرتے (اُس پر کوئی کھوچنا چاہیے) ایشوری کہتی ہے کہ اس پرم سکھ کے کارن (بھوپاپ) بھم کے سروپ کھم آنکھ آدہ گیاں بندریوں سے کہ وہ ایسا ہے۔ کچھ بھی نہیں جانتے۔ اھوا۔ داکھ بندریہ آدہ کرم بندریوں سے کہاہ ایسا ہے۔ کچھ بھی نہیں جانتے۔ اھوا۔ من آدہ اپنے تکر نوں میں ملن کرنے سے کہ وہ ایسا ہے کچھ بھی نہیں جانتے (کیا) پھر اس بھو ما پد کا سروپ کیا ہے۔ ایشوری کہتی ہے کہ اسی پد کا کھوچ اور چھار کرتے کرتے شرناگت ہو کر اس بھو ما پرم پد بھم سروپ کی جگیسا کرنی چاہیے پر ماں۔ داں اسی بھم کم۔ بیشتر بندری نہیں حاجتی۔ وافی نہیں حاجتی۔ من نہیں جاتا (آجھن) جس پر کی رشش کو اسی بھم کا اپدیش کرنا چاہیے دھ بھم نہیں جانتے دہ ہمارے سبھی میں نہیں آتا کیونکہ اس بھم کا سروپ جانتے سے بن ہی ہے اور نہ جانتے سے بھی پڑے ہے۔ ایسا ہم کچھ نہیں سوت پر شتوں سے چنتے آئے ہیں جہوں نے ہمارے سامنے اس بھم کا دیا کھیاں کیا تھا۔ لیکن اپنے شنکر بھاڑ (کھوچ کرنا) اس سختان کو ڈھونڈھنکالا چاہیے کہ جہاں جلانے سے پھر کبھی بھی واپس

لوٹنہیں پڑتا۔ میں گنگلکپ کرنا چاہیے کہ اس سنوار و رکھ کی پڑتا  
پر درتی جس سے اپنی ہوئی ہے اُسی آدھ پر چش پر بہم کے اور میں جانا  
ہوں جو مان اور مود سے رہت ہیں جن کا ایکمان اور گیان لشٹ ہو گیا  
ہے جنہوں نے آسکنہ دُش اور سُنگ دُش کو جیت لیا ہے جو ادھیا تم  
وچار میں لگے ہوئے ہیں جو کامنا سے رہت ہیں جو سکھ اور دکھ پریہ  
اور اپریہ دندول سے چھوٹ کئے ہیں وہ گیا فی جہانما اُس اونٹا شی پر  
پد کو پرایت ہوئے ہیں جہاں جا کر پھر ایسیں لوٹنہیں پڑتا۔ ایسا د  
میرا پر سخاں ہے۔ اُسی سے تو سورج۔ تو پندرہ اور نہ آئے ہی  
پر کاشت کرتے ہیں (لکھا ۱۵)

سند

ر دزیر ایس نہ گڑھن گڑھ  
لکن گڑھم دا و تو کمال  
کہنس پھنس نڑن گڑھم ۲۵  
اڑن گڑھم سوکھشم پر کار (۲)

میں تو یہاں رہنے کے لئے نہیں آئی۔ اب مجھے دیکھے مارگ سے  
جانا چاہیے۔ جو کو توکر رکھشک دیلو جیسا بن کر چلنا چاہیے نہیں  
(تو) بھوما پد کے جلگیا سو کرنے پر (لطی) ناچتا ہو جائے تھا (ایسا وچار  
کر کے) مجھے سوکھشم پر کار سے اپنے سروپ کے میتر لکھتا چاہیے۔  
ویا لکھیا۔ ایشوری کہتی ہے کہ میں یہاں سنوار میں رہنے کے لئے  
نہ آئی ہیں (آج نہیں تو کل دیہہ تیاگ کرنا ہی ہے) اب مجھے سادھنا  
رہی سیدھے مارگ سے ہو کر جانا چاہیے کہس طرح) مجھے تو توکر رکھشک

پر ان دیلو ارتحات سب میں سوچت پر ان سروپ آتا کو ایکتا سے جان  
کر چلنا چاہیے (نہیں تو) مجھے اُس پرم کھد پر اپنی (کہنس پھنسی) بھوما پد  
بہم تو کے جلگیا سو کرنے پر۔ اور اس انت مایا کے مودہ میں پھنسی پر  
ال سنوار روپی آواگن ارتحات جنم و مرن کے کھیل کا ناچتا ہو جائیں کا  
ایسا دیگان یہیں لا کر اب مجھے سوکھشم پر کار سے۔ اُس پرم کھد کے  
کار کن بھوما پد پر بہم کو جانے کے لئے اپنی ہی بیتر لکھتا چاہیے۔  
پر مان۔ (کہنس پھنسی) ارتحات بھوما آنکھ کے سروپ کا پر تہ  
پاردن) جہاں کچھ بھی اور نہیں دیکھتا۔ جہاں کچھ بھی اور نہیں گستاخ۔ ارتحا  
جہاں کچھ بھی اور نہیں جانتا۔ وہ بھوما ہے۔ لکھتا جہاں کچھ اور  
دیکھتا ہے۔ کچھ اور گستاخ ہے۔ کچھ اور جانتا ہے۔ وہ اپ ہے۔ جو  
بھوما ہے وہی امرت بہم کہلاتا ہے۔ وہی جانے یوگی ہے جو  
اپ ہے وہ پر تو (پیتر آورتی) ہے (چھاندیگر اپنشنڈ ۲۳-۲۴)

سند

ایس کم دلشہ تر کہ و قتے  
بھوما پد بہم کے سروپ  
گڑھ کم و تہ کوہ زانہ و تہ  
کا و چار کرنا  
انتھ دائی لگہ مہ تنتے  
پھم پھنس پھوکس کو سہ نہ سست (۵)

میں کس دلش اور کس راستے سے آئی۔ کس راستے سے واپس  
جاوں گی۔ کس طرح اس راستے کو پاؤں گی۔ انت میں وہیں پر (ارتحات  
لپٹے ہی بیتر) دیگان وچار اپنی ہو گا کہ میرے اس شوونیہ شاہی  
روشنی میں کون سی ستا ہے۔

لکھی سخنی و اکیلہ نہیں  
و یا کھینا۔ (و چار کس پر کار کرنا چاہیے) میں کس دلش اور کس مارگ سے آئی ہوں اور کس مارگ سے چل کر داپس جاؤں گی اور پھر کس طرح سے اس مارگ کو پاؤں گی۔ یہی سوچ و چار کے انت میں وہیں پر ارتھات بارم بار ایسا ہی و چار کرنے پر آپ ہی میرے میتر یہ شجھے اٹمک دیگیاں و چار اپنے ہو گا کہ میرے اس شوونیہ شاس اوساں میں یہ کون سی ستا ہے۔ ارتھات یہ میرا شریپ کس ستا سے چلتا ہے دوںی بولنے میں آتی ہے آنکھیں اپنے و شیوں کو دیکھتے ہیں۔ کان سُننے میں آتے ہیں۔

پر ماں۔ شجھا چھیا والے پُرشن کو گیاں پر اپنی کے لئے و چار کرنا چاہیے کیونکہ جس پر کار پر کاش کے بنا کبھی بھی پیدا قدم کا بان ہمیں ہوتا۔ اسی پر کار و چار کے بنا کسی بھی سادھن سے گیاں ہمیں ہوتا۔ میں کون ہوں۔ میرا شریپ کیا ہے۔ کہاں سے آیا۔ یہ جگہت کس پر کار اپنے ہوا۔ اس کا کیا کون ہے۔ تھا اس کا ریاداں کارن کیا ہے اور میں پارچ بہوت اٹمک شریپ ہمیں ہوں اور نہ میندیریہ سموہ ہی ہوں۔ بلکہ رسم سے بھی کوئی ہوں۔ وہ و چار اس پر کار کرنا ہوتا ہے۔ (اپر و کھیڑہ تو بھوتہ شنکر۔ آچاریہ کرت) (اًتم ستا) جو بھرہم و افی کے دواڑا بتلایا ہمیں جاتا۔ بلکہ جس بہم کی ستاسے یہ دوںی بولنے میں آتی ہے جس کو من سننے کوئی سمجھ ہمیں سکتا بلکہ جس بہم کی ستاسے یہ منش کا من جاتا ہوا ہو جاتا ہے جس کو کوئی آنکھوں کے دواڑا دیکھ نہیں سکتا۔ بلکہ جس کی ستاسے آنکھیں اپنے و شیوں کو دیکھتی ہیں جس کو کان کے دواڑا کوئی شن ہمیں سکتا بلکہ جس کی ستاسے یہ کان سُننے کے طاقت میں

آتے ہیں۔ یہی اًتم ستا ہم کے میں ہے اسی کو ہر وقت و چار کرنے رہو  
(لکھن اپنے شد ۲۳/۲۷)

سیند سیس دتے گیں نہ دتے  
سہ منز سو خٹھ تو ستم دھ  
چندس دھم ہار نہ آئھے  
نادہ تارس دہر کیا بُو (۶)

بیس سیدھے مارگ سے تو ٹھیک آئی۔ مگر سیدھے مارگ سے چل کر داپس ہمیں گئی (سادھا رونی) سبیت مارگ سے چلتے چلتے بیج میں ہی دلن۔ دووب گیا۔ جیب میں دیکھا تو دہاں کوڑی بھی نہیں۔ بھلا کشتی دلے کو پار لے جانے کے لئے کیا دوںی گی؟

دیا کھیا۔ میں پر بھرہم کی سادھنا کرنے کے لئے اس منش روپی دہر کے سیدھے مارگ سے تو ٹھیک آئی۔ مگر ہماں سنار سے سیدھے مارگ میں چل کر داپس ہمیں گئی (ریکر) سادھنا روپی سبیت مارگ سے چلتے چلتے سنار کے تھوڑے اور کامناؤں میں پڑ کر میرے کو دلن دووب گیا۔ ارتھات فندگی ختم ہو توکر بولڑھایا ہیگی۔ سادھنا والی کانی کے جیب میں باختہ ڈالا تو دہاں دیکن کوڑی بھی باٹھا نہ ہیگی۔ بھلا راب میں داں آٹھا روپی) ملاج کو بھوڑہ ساگر سے ناد پار لے جانے کے لئے اجڑت۔ کہاں سے لاگر دے دوں گی؟

پر ماں۔ جو ہمیشہ دیکھ ہیں مُدھی والا دوڑھل من سے ٹھیکھت ہتھا ہے۔ رُس کا میند ریاں۔ اس اور دہان۔ ساری تھی اور دو شف گھوڑوں کی

بھانستہ دش میں درستے والی ہو جاتی ہیں (کہہ اپنہ اپنہ لے۔۔۔)  
آیا تھا اس کام کو تو سو بار چادر تان  
سرت سنجھاں اب غافلا اپنا کپ چھان  
کیا کیوں ہم آئے کے کیا کریں کے جائے  
رات کے بھئے نہ اُتکے چل بھئے مول گلائے (کبیر)

اسس کوئی نہ سانپس سیٹھا۔

سوکشم شریع  
نر دیک آست گلیس دوڑ  
کا گیان  
نہ ظاہر نا یاطن کو نوی دیونھم  
کر  
گتم کھست چتڑو و تزا پور  
میں دہی ایک (آتم سریں) تھی۔ پھر ایک ہو گئی۔ نر دیک ہو کر  
بھی دوڑ چلی گئی (کیونکہ) نہ تو میرے ظاہر اور نا یا میں نے یاطن۔ اک  
ہی (بہم) کو دیکھا (اسی کیسے بھئے چون پور کھاپی کو چلے گئے۔  
و یا کھیا۔ میں ازل سے کہ نول کاری سے دہی دیک آتم سریں تھی۔

مگر ہیاں سفار میں سب پرانیوں کو پر تھک پر تھک جان کر ایک سے  
ایک ہو گئی۔ آتا کے نر دیک ہوئے پر پھر میں بہت ہی دوڑ ہیچ گئی۔  
(اس کیسے کر) نہ تو میرے ظاہر انتخات درشتان جلگت کے سب پرانیوں  
میں پر مانگا کو اور نا یا میں نے یاطن۔ انتخات دوکھت بہم اور اپنے اندر  
سب پرانیوں کو ایکت سے جان کر دیکھا۔ اس طرح کے اگیان سے میری  
آتم سنا اور لشکھے آتمک ہدھی۔ یہ سب کچھ میری سمتا پوچن پور کھا  
پی کر چلے گئے۔

پرمان۔ یہاں منش شریع میں سب کے بلتیر سخت آتا کو جان  
لیا۔ تو بہت کشل ہے۔ یہاں منش شریع کے رہتے رہتے نہیں  
جان پایا۔ تو دناش ہے۔ یہیمان پوش سب پر انیوں میں سخت  
ایک ہی پر بہم پر شو غم کو سمجھ کر بس لوک سے مرنے کے بعد امر مو  
جاتھے (کیا اپنہ اپنہ لے۔۔۔)

(و چار) اب ہم ان چوپن پوروں کا وچار کریں گے۔ او کھت پر کرتی  
سے تیس تھت اپنے ہوتے ہیں وہ یہ ہیں۔ پارچ ہما بھوت اہنگار۔ ہدھی۔  
پارچ کرم یہ دریاں۔ پارچ گیان یہ دریاں۔ ایک من اور پارچ یہ دریا یہ گپر  
جب کوئی منش سر جاتا ہے تو وہ پارچ ہما بھوت ہے تاک شریع کا سلکھات  
ہیاں ہی چھوڑ کر میر تیو کے سمتے پر پر کرتے کے باقی اظہارہ سوکشم تھت  
(ور دھرم۔ ادھرم اور کرم کو جھو آتا ہے ساندھ آکر شن کر کے جاتا  
ہے اور جب یہ جھو جنم لیکر تیا سھول شریع پا لے تو یہ جھو ان ہی  
سب تولی کو اپنے ساندھ آکر شن کر کے لے آتا ہے۔ اسی کا تام سوکشم شریع  
ہے اور جب تک جھو کو سرو آتم گیان کی پر اپنی نہیں ہوتی تب تک  
اسی سوکشم شریع کے کارن سے ہی اس کو نئے نئے جنم لیتے رہتے ہیں  
یہ سانکھیہ شا بستر اور ویدانت کا ورن ہے۔ یا شوری نے اپنی سخت دھرم  
ادھرم اور کرم سہت سوکشم شریع کے اظہارہ تقویں میں رہتے و اے  
جھو آتا کو۔ پر کرتے کے سوت۔ روح اور تم ان تقویں کوں کے پر ورث  
سلگ سے یاندھے جانے پر اسی کو  $3 \times 18$  مساوی چوپن پور ورث  
کی ہیں۔ انتخات ستون کے پر ورث سلگ کے سمتے یہ رے اظہارہ سوکشم  
نتیجہ میں رہتے والا جھو آتا است گُ سوچا و میں ورثا رہتا ہے۔ اور

رجوگن کے سمنے پر آگ آتیک اور تو گن کے سمنے پر ایکان اور موڑ اور تامسی سو بھاؤ کا ہو جاتا ہے۔ یہ آپ کو گیتا ادھیاۓ ۱۰۷ داھید ۵ سیکر ۲۰ تک رچی طرح دچار ہے پر مجھ آ جائے گا (اس کا پرمان) ہی ارجن پر کرتے سے اپن ہوئے ست۔ رچ اور تم یہ تین گن دیہہ میں رہنے والے نر و لکھا اس تناکو دیہہ میں باندھ لیتے ہیں۔ ان گنوں میں سے نر ملکا کے کارن پر کافش ڈالنے والا بُرُوش سنت گوں (میں سکھی ہوں۔ میں ڈوڈاں ہوں ایسا دھ) تکھہ اور گیان کے ساتھ پرانی کو باندھتا ہے۔ رجوگن کا سو بھاؤ راگ آتک ہے اس سے ترشنا اور آنکتی کی اوقیان ہوئے۔ ۵۶ پرانی کو کرم کرنے کے پر درتہ رُوپ نگی سے باندھ ڈالتا ہے۔ کنتو تو گن اگیان سے اوپجاتا ہے جس سب پر انہوں کو ٹھوہ میں ڈال کر پر ماڈ آئے اور تند را سے پرانی کو باندھ لیتا ہے (گیتا ۵-۸) ادھیاۓ ۵ سیکر ۵ میں اسی سوکشم شریہ کا درون کیاس اور پیاس پھول کے درشتانت میں ایشوری نے ورن کیا ہے۔

پریش سے یہ شہرِ ثہر تھے شہرِ مہر  
پرانقنا شاہرِ گلاؤہ و ان لومس پچھو

سیند یہ بیوی بنا بھیدِ ثہر تھر مہر  
۵۶ ثہرِ شرن سوامی برشیہ موش (۸)

جو پچھ آپ میں ہیں وہی پچھ میرے میں بھی ہیں۔ ہی نیلہ کنھ آپ سے بن (جانے پر) لفغان اور گھاٹا، ہی سے۔ تم اور مجھ میں ہی ایک بھید بھاؤ سے کرم ان پھر کے سوامی ہو اور مجھے ان پھر نے دس لیا۔

دیا کھیا۔ ہی پریشور۔ جو پھر من اور پارچ گیان یندیبان آپ میں ہیں وہی بھی میرے میں بھی ہیں ہی (سماں اور صوب میرے لیتھڑو) ہی پریشور نیلہ کنھ۔ دیو۔ نندھر۔ بیش۔ گھوڑا۔ ایسا وہ بیکاروں کو آپ سے بن انتہا پر تھک پر تھک جانے پر میرے کو ایکتا کے انہوں ہوئے میں بھت الفصال اور گھاٹلے۔ یہی تو بڑا بھاری بھید بھاؤ تم اور جم میں ہے کرم ان پھر کے سوامی ہو اور مجھے ان پھر بندیری روپی کامنا کے دلخیلہ دکاروں نے آدمگن جنم دمرن میں دس کر بھٹکایا (نوف) یہ واکیہ سماں اور صوب پریشور کے درشتانت میں دے کر ایشوری نے درون کیلئے کیوں کہ فرما کا۔ اور کھلت پریشور کو یہ یندیوں کے گن لاؤ۔ نہیں ہو سکتے۔

پرمان بھی میں کے سہت پاچھوں گیان یندیبان بھیل بھانیت پر تھر ہو جاتی ہیں اور بُرُوشی بھی کسی پر کار کی جھشتا نہیں کرتی۔ اس سختت کو یوگی پرم جگتی ہے ہیں (کٹھ اپنیشاد ملیتے)

پاچھوں سے من یندھیا پھر پھر دھرے خرہ  
جو پریش پاچھوں بھی کرے سوئی لائے۔ قیر (کبیر)

سیند ناکھ ناپیان نا پر زو فم  
سدائی بُرُدم ایکوئی دیہہ  
ثہر یو یہ ثہر بھول نا زو فم  
ثہر کس بُرُدم کو شہر پھو سندھیہ (۹)

ہی ناکھ بُرُدم پریشور نہ تو میں نے اپنے آپ کو ادا دے تو میں

لئی سخنوار پرائیوں (میں آپ پرائیور) کو گیلے سے جانا۔ پرائیور سے ہی اپنے اس ایک بھی شریر شکر درست میں رکھا۔ تم بھی میں اور میں ہی تم (ارتحات سخنوار پرائیوں میں ایک، ہی پرائیور) کا ملاپ کرنا نہیں جانا۔ یہی تو یہاں بھادری استند ہے کہ تم کوئی اور میں کون نہیں۔

پرمانی بھن وقت پریم ہم پرائیور کو بھلی بھانست جانستہ دے اے ہہا پریش کے ایکھوں سخنوار پرائی پرہا تم سروپ ہی ہو چکے ہیں اس اور سخا میں ایکسا کا ارتھات پرائیور کا لرنٹر سا کھنست کرنے والے ہمایش کئے کون سا شوک اور کون سا مودہ رہ جاتا ہے اس وقت وہ ہمایش پرماند سے پرہ پورن ہو جاتا ہے (ایش اپنند - ۷)

سخنڈ = ناہید بُرس آٹھ گنڈا ڈول گوم  
ڈل کار مل گوم ہنگکہ گوہ ہمہ  
گور سند ون راون ٹول ہیوم (۱۰)

بیرے کھڑے پر بھات والی بوجھ کی کھنڈ دھیلی ہو گئی اور میرا دل کار طڑھا ہو گیا۔ ہم بوجھ کی طرح اٹھا سکوں گی۔ گروہ کا ہنار اسکار رُوچا (نہریلا کھوڑی) پر لگا اور ہم اروٹ کھڑکی کے لئھر ہو گی۔ اب یہ بوجھ کس طرح اٹھا سکدیں گی۔

ویا کھیا۔ پرے کھڑے پر بھاڑی سو بھاڑی پھیلی پر بھاڑکے اپا استا روپی بھات والی بوجھ کی کھنڈ دھیلی ہو گئی اور ہم سی اس بوجھ کے پیٹھے سہاٹا لکھتے والی دوڑ کا ارتھات من کا درڑ مل لیجھے والا دیس کا

ڈنڈا طڑھا ہو گا۔ بھلا اب یہ بوجھ میں کسی طرح اٹھا سکوں گی (یہ کیوں ہو گی) جس کہ اہنکار اور گھنڈ کے گور و چمارچ کا اپیلش شید میرے من اور اہنے کروں میں نہریلا پھوڑا بن کر پڑ گیا اور پھر یہ میرا ریوٹ۔ ارتھات چھل من سے نیکھت بندیوں کا ریوٹ۔ دش میں مزہنے والے (اسا و دان ساریقی کے چھانپے) بغیر گلداریا کے ہو گیا۔ بھلا بتاؤ اب میں یہ بوجھ کس طرح اٹھا سکوں گی۔

پرمانی گیانی جن اس پر مار تھے ماگ میں بندیوں کو گھوڑے اور وشیوں کو اُن گھوڑوں کے وچھنے کے ماگ بتلاتے ہیں تھا شریر بندیوں اور اس اس سبک ساقہ رہنے والا جھوٹ آٹھا ہی بھوکھتے ہے ایسا کہتے ہیں۔ جو سدا دو یہاں بین بندگی والا اور چھل من سے نیکھت پرستا ہے فہم کی بندیوں کو جاتی ہیں (کٹھ اپنند ۳-۵)

سخنڈ پچھوہ بار بھج پر شی کان گوم  
ایک پچھاٹا ہیوم اپن بھج، راون دے  
منز بگ پاون کس طھر ہیس دل گوم  
تیکر تھم رہست پان گوم کس عالم زانے  
اٹھیز کر دلکھی کے دھنی پیچھی کا بان ہو گی۔ اب اس سرے  
نامید دنی میں دو یہاں بین بندگی والا نا تجوہ کا دل ترکھان پڑا۔ یادار کے  
بین میرا دکان تاں سکے بغیر ہو گیا۔ پر اس بیکر تھم سے رہت ہو گی۔ تاں  
کون جائز تھا۔

دیا کھہا۔ اسی میرے دوپیکہیں بُدھی دا لے کمزور نکوڑی کے دھنیش  
بیسی یہ میرا (اپاسنا کا) بان پڑی کا (گھاس جس کی چٹائی بناتے ہیں)  
ہو گیا (بھلا یہ کیوں ہو گیا) جب کہ یہ جیو آٹا روپی دوپیکہیں بُدھی  
کا ترکھان ارتحات اپنا ہی آپ اس شرپی روپی راجہ دانی شدھارنے میں  
لگا۔ اس نے چھل من سے یکھت بندریوں کے وش میں نہ رہتے پر مارے  
بازار کے بیچ میں اس راجہ دانی میں یہ میرا مگھ وانی کا دوکان۔ دن اور  
ہوں کرنے کے تالے کے بغیر ہو گیا اور اس کے ساتھ ہی یہ میرا شرپی  
ترخخہ ہیں ارتحات ادھیا تم گیان اور دیدا سے بہٹ ہو گی۔ تاتا (ایسی  
ڈرگتی کی حالت ہو جانے کی) کوں جانتا تھا۔ بھاڑی سے جس وقت کہ  
یوگی کی یوگ سدھی ہو جانے پر گیان درستی کھل جاتا ہے۔ ہورکھ  
اور بل ہیں یوگی نان اور بڑھانی ہو جانے پر کرامائیں کرنے لگا ہے  
(ارتحات اس پسے شرپی روپی راجہ دانی کے مکھد کو مون روپی تالا نہیں  
لکھتا) اسی طرح آئندہ آئندہ اپنا سارا یوگ بل خونج کر کے کھو بھٹھتا  
ہے اور پھر اپنے یوگ مارگ سے نچھے گر جانے پر وہ ادھیا تم گیان  
سے بہت اور دیدا ہیں بن جاتا ہے۔ دچار میں آتھے یہ دو تین  
دیکھ ریشوری ہے یوگیوں کو سمجھانے کے لئے ورن کئے ہیں۔

پیر بان۔ اپنے دل میں وہت دھیان یوگ کا ورن۔ پر فرو روپ  
ہمان اسخیر دھنیش کو لے کر اسی پر کشچیے درستکے اپاسنا کا تیکھن  
ہو جاتا ہے۔ بھاڑ پورن چت کے دوالا اس بان کو رنج  
رکھ کر ہی پیلے اسی پرم اکھر پر بہم کو لکھیہ مان کر بید دے۔  
وہم سہر ہی دھنیش ہے۔ اپنا آٹا ہی بالہتے۔ پر بہم پریشور ہی

اُس کا لکھیہ کہا جاتا ہے۔ پسادے پرست مشش دوالا ہی یہ بیدا  
جانے یوگی ہے اور اسے بیدا کر بان کی طرح اُس لکھیہ پر ماننا میں  
تن مٹھے ہو جانا چاہیئے (منڈوک اپنے ۲-۳-۴)

سہندر یہ کیا ہے۔ یہ کیوں رنگ گوم

بے رنگ کرتے گوم لگہ کمہ شاٹھے  
تالو راز دا ہر آنک چھان پھوم

جان گوم زوئم بان پتو قی (۱۷)

دیکھو یہ (زدکار آٹا) کیسا شو بھایان ہوتا ہے مگر مجھے یہ کیا  
(اٹک) رنگ ہو گیا۔ یہ تو اپنا ہی بے رنگ (آٹا دویت بھلا گا رنگ)  
کر کے چلا گی۔ اب میں (اس بھوہ سر کے) کس شاٹھ پر رنگ جاؤں گی۔ اس  
میرے راجہ دانی کے اور سینلک رنگ نکر لئے دوپیکہیں بُدھی والا  
نا تھج پکار ترکھان پڑا۔ یہ بھا اچھا ہی ہوا کہ میں نے اپنے آپ کو دیگان و پار  
سے جان کر سمجھ یا۔

ویاکھیا۔ دیکھو یہ زدکار آٹا نکھنے شا شوت اور اسخیریہ میں دستو  
کے نکھنے کیسا شو بھایان ہوتا ہے مجھے یہ کیسا اٹا رنگ ہو گی۔ یہ تو  
مجھے اپنا ہی بے رنگ آٹا دویت بھاؤ کا رنگ جو طھا کر کے چھپ کر چلا  
گی۔ بھلا اب میں اس سزار سدر میں پڑی ہوئی ترشناروپی مگر مجھ سے  
پکڑی ہوئی بخنوروں سے دھکے کھاتی ہوئی نہ معلوم اس سند کے کس  
شاٹھ (ریتلے کنے) پر جا گوں گی (بھننی یہ کیوں ہو گیا) جس کر یہ ناخجہ کار  
مورکھ بیو آٹا روپی دوپیکہیں بُدھی کا مزکھان ارتحات اپنا ہی آپ۔ اس

مشیر بیوی راجہ رانی کی سیلیگ (یعنی اپنے والا چھت) ارتھات۔ اس مقصی شریر رہی پر میشور کی راجہ دانی سُدھا سنے میں لگا۔ یہ بھی اچھا ہی ہوا کہ میٹھے اپنے آئم مردیں کو ویگان دھار سے جان کر بچان ڈالا۔

سہند بلہن تھرپے اس کوہ توڑا جن

مہش رشس کوہ اپنے تھاں گوسن

لیگ کے شاہنہ ہنتر کرے توہنہ مولہن واجن ۱۶

کاون اندر مرمگاہ پلہ رنیر پیس

اگر کسی ملش کو دیکھوں کی چدگاہوی میں کر پڑی تو کیوں اس نے

کرو دشت نہ کیا ارتھات دمک اور مون کر کے کیوں تر بیٹھا کیوں اس کو

اس بیوگ مسٹھا کا سرور آئی ناٹیوں میں چلا گیا۔ مگن نے تو شافت مسروپ

لیگیوں کے کریا مارک کا توہنہ اور ہوں ہی گھٹا دیا جبکہ مس کے اندر کا

یوگ پر کامن باہر یوگ کر نکل پڑا۔ رفاقت کرایا تھیں کر کے سب کچھ خروج

کر دالا۔

پرمان۔ دکنا کرنے والوں کا ڈنڈا ارتھات دن کرنے کی شکتی میں

ہوں۔ وہیے چاہئے والوں کا نیکتے میں ہوں گپت رکھنے مگریے بھاوجیں

میں ہوں میں ہوں اور گیان دافوں کا گیان میں ہوں دیگتا ہے۔

سہند بگاٹلا آک وچھم بوجھہ سیتی مران

پن زانا ہر ان پلوہ نے وادہ لہہ

لہی خوشی والیہ بہبیہ

لہش بُدھا آک وچھم دا زس ماران

تھے لل بُدھا لان تھوٹم ہی پڑا۔ (۱۷)

(ایسے آپ کو بھیمان مانے والا) ایک دو دو ان کو ملنے تو وہ جیہے میں ہوا کے معمولی پر شر کے لئے پر درخواں سپتے کر کے سان دو شیر

و استاروپی) ایک بھوک سے مرتے دیکھا اور ایسا ہی ایک (چارہ بوجھ کے بنا ہوا) مورکہ کو میں نے اپنے (لاماروپی مون کے) باوجھی کو مارتے

پیٹھے دیکھا۔ اس دن سے میں ایسی کھٹکی کے پرکھ لینے ارتھات جان

لینے) کے انتظار میں پڑا ہوں لیکن ابھی تک میرے میں کے بیڑ پڑا ہوا

وہ پڑا ارتھات پر شر دو ہمیں ہوا۔

کینشون دیو تھم اورے آلو

کینشو روئی نالے ونھم

کینشون مس پھٹھا اچھ لیجھ تالو

کینشون پیت گے ہاٹ کھت۔ (۱۸)

(۱) کہیوں کو تو ادھر سے ہی آواز ماری (۲) کہیوں نے (وچھ) دریا

کے گلے تک پکٹے ہی رکھا کہیوں کو پوک سامس پی کر آنکھیں اپر کرے

اور لگ گئیں (۳) کہیوں کی کھیتی پک کر قدری دل کھا گئے۔

دیا ہی۔ ہی پرمانہ دیو کہیوں کو تو آپ نے ادھر سے ہی ارتھات آئی

کے پوہ ابھاس کے یوگ بل سے ہی آوان ماری۔ وہ تو پھر بھی یوگ مارک کے

طرف ہی پکھے گئے اور کہوں نے ترگز دویش کا سُورگ آدھ کا مناول کے دید

شتر دل کے ساگر دل کے گلے تک پکڑے پی رکھا۔ ارتھات سُورگ آدھ مکھ

پر اپنی کے کامنادے لے دیدشا نظر پڑھتے اور بیکھتے ہے) اور کہیوں نے پرمارچہ کا یوگ میں پی کر ان کی آنکھیں اور پر کی (اور گیان روپی یکٹروں سے پریشور کے سرو و یا لکھا کا چھٹکار دیکھنے کے طرف ہی لگ گئیں اور کہیوں کی یوگ روپی کھتی پکنے پر مدنی روپی ملادی دل کھاپی کر چلے گئے۔ ارتھات کہ ماں کے اپنی ساری یوگ کی بھی ہوئی کلائی خرچ کر ڈالی۔

پر ماں (۱۴ گیتا ۳۴/ہم) کو پڑھ کر دچار کیں۔ وہی ایجین ویدھل کے نزک میں دیشک کرم کا نہ کے چل شریتی محیت، داکیوں میں پھنسے ہوئے اور ہر کھنے والے کو کہ لوگ کو اس کے سوای دوسرا کرم) اور پچھے بھی خیل ہے۔ بڑا کر کہا کرتے ہیں کہ انیک پرکار کے مہام کرموں سے ہی پھر جنم روپی چل ملائے۔ شورگ ہاؤ ملکہ کے تھے ہی پڑے ہوئے قسے کا ناکے بُھی و اے ہوگی بھوگی، وہ ایشوریہ میں ہی ڈوبے رہتے ہیں۔ اس کارن سے اُن کی نیچے اُنک بُھی سماں یوگ کے طرف نہ پھر کر سوچنیں رہتی۔ اسی کو ایشوری نے نالے و تھہ کہا ہے اور اسی کو شرود تر ساگر کہتے ہیں (گیتا ۳۶/ہم) اور دیکھتے ہیں (گیتا ۳۹) کے اندر پڑھ کر دچار کیں۔

کنہہ چھٹی نہ تر رہ، ہتھی و دی

سہند یکنہن دُن نسر چھٹی

کنہہ چھٹی سنان کرت ایو تی

کنہہ چھٹی گرحد بُرت نہ اکری (۱۶)

کہیں جلن شیل اُنچ ندرالوجیسے بن کر پرمارچہ مارگ کے جاگرت میں بیٹھ

ہیں اور کہیں ہوشیار دیدشا نظر جانئے والے بیویوں کو (کامناؤں میں پڑ کر اس پرمارچہ کی طرف) اگر یہند پڑھا ہے اور کہیں تیرچہ ایجادہ سنان کر کے بھی انہ سے اپنے بخرا ہیں اور کہیں گھست آشرم کے دندے کر کے بھی (پانی میں کمل کی طرح) کرموں کے شجھ اور بیشجھ بندھنوں سے بولیں ہیں۔

سہند کنڈیو گرحد تیزہ کنڈیو دلو اس  
ریتھوئی پھک ہتہ تیو تھی اس  
منس دھیر رکھ سانپرک سو واس ۶۵  
کیا ہ چھوئی ملن سوئتے ساس (۱۷)  
کہیوں نے بخرا ہی تیلے اور کہیوں نے دو اسام سی نات تم جھیسے ہو۔  
دیسے ہی بستے بھوگی میں میں درڑو شجھے دھارن کر اسی سے تم کو (سوداں)  
اپنے انتر آنکے ساقہ ملاب ہو گا۔ کس کر کے تم نے یہ راکھ اور مٹی ملنے ہے۔  
دیا کھیا۔ کہیں پریشوں نے ادیا اور اگیا۔ سے گھر اور گھست ہی  
تیاگ دئے اور دلو اس پھے گئے اور کہیوں نے دلو اس کو بھی تیاگ دیا۔ ہی نات  
جیسا بھی پر اکتہ سوچا و لشجھے آنک دھی اور شر و حاہنائے میں ہے دیسے  
تیلے سے رہ گے۔ اپنے من میں پر امکا کے سادھن کرنے میں دوڑھ شجھے اور  
دھیر دھارن کر اسی سے تم کو (سوداں) اپنے سر دپ ارتھات انتر آنک  
کے ساقہ ملاب ہو گا۔ کس کر کے تم یہ گھر سیہ تیاگ اور دلو اس کی گندی  
راکھ اور مٹی مل رہا ہے۔

پر ماں۔ ہی ایجن سب پر ایوں کی شر و حاہن اس کے اپنے پر اکرنا

نامم۔ نامیں اور ملیے مالے پر بیٹھ۔ اور نادھیاں۔ آپ ہی آپ۔ قبض کریاں بھول گئیں۔ گھیوں نے اس آتم تنوں کے طرف دیکھا۔ مگر بھی نہیں وہ تو اندر سے ہی رہے اور پڑھ دش اُس پر متوکل کر دیکھ کر اُسی کے سامنے لئے ہوئے۔

دیا کھیا جن وقت کو لوگی کو سادھا کرتے کرتے نم اور میں۔ دھیاں اور بیل سارا بیا کا پسارہ ہے مول گل جائے گا۔ انتخاب سب رویت بھاڑ گل جائے گا یہ کہ پرمانہ مریض ہی سب جگت یحاس آئے گا تو سمجھد تو کر اُس وقت آپ ہی آپ سب کریاں بھول گئیں۔ کہیں پر شول نے اس آتم تو کے طرف دیکھا بھی نہیں۔ انتخاب اُس آٹھا کے جانشی کا وچار ہی نہیں کیا وہ تو اس آتم گیان سے اندھے ہی ہے اور نہ پڑھ شاست آٹھا اُس پر میشور برہم تنوں کو دیکھ کر اُسی کے ساتھ مل کر نے ہو گئے۔

سیند کو نیزے بوزک کو نہہ تو روزک  
کو نیزک کو زخم ٹانیا کار  
کنوئی است دون ہند جنگ کو م  
سسوی بخے رنگ کو م کرت رنگ (۲۰)

جس وقت کر نم ایکتا کو جان لے گل تو تم کہیں بھی نہیں ہے گا۔ اسی ایکتا کے وچار کرنے نے مجھے ہائی کار کر دیا۔ وہ تو ایکتا ہی سب میں استھت ہے مگر میرے بیتر دو کی رواٹی ہو رہی ہے۔ کیا کروں۔ وہی بے رنگ مجھے (دویت بھاؤ کا) رنگ کر کے چلا گیا۔

دیا کھیا۔ جس وقت کر نم یوگ سدھی ہوئے پر سپورن پر ایوں اور

سو بھا و کے اوسار ہوتی ہے ملش شر دھا مئے ہے جن کی جیسے شر دھا ہوتی ہے وہ سویم ویسا ہی ہوتا ہے (گیتا ۱۴)

سیند کال زول یو دنے ٹری گول  
و نند گہر دا و نند د نواس

زانست سروہ گتھ پر بھو انمول 66  
یتھوئی زانک تو فھی اس

(۱۸) یلدا (ٹری) دیستا گئی تو قسی سے نے کال کو جلا یا پھر تم لوگ گرہست کو چاہو اقتوں میں واس کرو۔ پر جان کر کے پر بھو سروہ کہم امول ہے جسما چالو گے۔ دیستے ہی سے رہو گئی۔

دیستا میں گل گئیں تو جان تو کر اسی سمجھتے ہی تھا کال ارجھات نہم د مران آدگن روپی پر اکر جن بندھن کو جلا یا اس سے پر قم لوگ گرہست میں رہو۔ انتھا اور ہس میں جاکر رہو۔ پر جان کر کے پر بھو سب کا سوائی دین دیاں پر میشور تھا آدھ سے رست سپورن بہمند میں دیا پاک اور گتھ کرنے والا ہے۔ اس سے پر بھی جسما جسما اسکے پر بھو پر بھو پر بھو کو جان لو گے ویسا ویسا ہی پر مانند روپ گیان میں مگن میں رہو گے۔

ٹرہ نا بُو نا دیسی نا دھیاں

گیئہ پانے سروہ کرے مشت 67  
ٹانیا ڈیو ٹھاک لکھتہ نا آنی  
گئے سوت لئے پر پشت

پر ماننا کو ایکا سے جان لیگا اس وقت تم کہیں بھی نہیں ہے گا۔ ارتھات پر مانم سروپ ہی یہ سارا جگت بھاوس آئے گا پھر تم دوسرا کون اور کہاں کا ٹھہرا۔ اسی ایکا کے سوچنے نے مجھے ہائی اسکار کے چھوڑ دیا وہ پر ماننا تو اکیلا ہی سب میں سخت ہے مگر میرے میں دوست بھاؤ کی لڑائی ہو رہی ہے۔ کیا کروں وہی بے رنگ اپنا ہی آٹا مجھے مایسے رنگ کر دوست بھاؤ کا رنگ کر کے چھپ گیا۔

پر مان۔ جس وقت کہ بیوگی کو پدارتھ گیان کے ہو جاتا ہے اور دوست طا ر ارتھات یہ ماننا کو ہی ایکوٹ سے دیکھنے والا درٹھاپن کے روپ میں نہیں رہتا یہ کردہ بھی سویم برمیں لین ہو جاتا ہے تب میں بن کا ناش ہو جاتا ہے اور میں بن کا ناش ہو جاتا ہی اچھو کا لکھن ہے۔ اسی کارن سے اس اور سختا کو ابڑا چھی ساداں کھٹکتے ہیں کیونکہ جب میں کچھ رہا ہی نہیں گی تو ساداں کا دوست کر لیا کوں (داس بود ۱۶/۱۶)

بیوگ سردی  
لئی کیا ہے کیوت رنگ گوم

جو جانکا  
ستنگ گوم ثڑت پنڈنے دنگے  
درمن

سارنی پنک لٹڈی مُکھن پیوم

لکھہ مہم ترگ گوم لگہ کہہ شانٹھے (۲۱)

دیکھو یہ (میرا زر و کار ہیو آٹا اب تک پر کرنے گنوں میں بندھا ہوا) کیسا سخت تھا۔ مجھے اب یہ کیسا (شو بھایان) رنگ ہو گی۔ دو تو میرے ہنہ بکھی کے چوچیں مارنے کا سنگ کاٹ کر چلا گی۔ اور میں پر دوں کو ایک ہی مکھن بن کر پٹا۔ اور جھنگل کے بیڑ ترگ ہو گی۔ اب

کس شاٹھ پر لگ جاؤں گی۔

ویا کھدا دیکھو یہ میرا زر و کار ہیو آٹا نیتھ شاٹھت ہونے پر بھی دیشیہ اسکتی کسے کارن پر کرتے گھوٹی میں بندھا ہوا اب تک اگن اندرھکار کے بیڑ کس اس تھت تھا۔ اب مجھے یہ ایکا کا کیسا شو بھایان رنگ ہو گی (ہاں) آپ ہی اسی میرے پر میشور (امتر آٹا) نے میرے پر بہ پکھی ارتھات جیو آٹا کے کرم روپی پھلوں کو چوچیں مارنے کے سنگ کو کاٹ دیا۔ ایسا بھاؤ ہونے پر میرے کو ملے وید شر و قیوں کے پدوں کا ایک ہی اوم روپ وکھن (نقیم) بن کر پڑا اور جھنگل کے ہر دنے میں سب ہی کھد مہا بلنے والا (ترگ ارتھات) ٹھنڈا من امرت سے بھرے ہوئے کنڈا کے سماں ہو گی۔ اب میں کس (شاٹھ) سختاں پر لگ جاؤں گی۔

پر مان۔ (ہنہ بکھی کا) ایک ساختہ بھتے والے تھا پر پسز بھاؤ رکھتے والے دوپکھی (جیو آٹا اور پر مان) ایک ہی درکھ (دریہ) کا آٹھریہ کر رہتے ہیں۔ اُن دو لوں میں سے ایک پکھی (جیو آٹا ارتھات ہنہ بکھی) اس شریہ روپی درکھ کے کرم روپی پھلوں کو سادھلے لے کر اپنے بھوگ کر رہتا ہے۔ لکھتے دوسرا پکھی (پر مان) پکھی د کھانا ہوا کیوں دیکھتا ہی اہمیت اور سچھت شریہ روپ سماں درکھ پر مسٹے والا جیو آٹا۔ شریہ کی ہگری اسکتی میں دو بارہوں اسکر قدر دیتا کام بھوگ کرتا ہوا سنار کے موجہ میں موہن ہو کر شوک کرتا رہتا ہے جب کبھی پر میشور کی دیا سے بکھتی کے دوار پر میشور کو اور اُن کی ہمما کو پر تھد کر لیا ہے تب اس کرم پھلوں کے چوچیں مارنے اور شوک موجہ سے رہت ہو جاتا ہے (منڈوں پنچھے ۲-۱)

مرجائب پُرپُرے تیار میں ہی ہر دم خرازیار ما  
(روی علی قلشدہ)

و ملے پیوں کا یہاں) ہی ایک جب تیری انک پر کارکے دید  
اور شاستروں کے سدانوں کے سُننے سے وصلت ہوئی پُرپُرے  
مرپوں میں ہی اپل اور سیخ ہو کر ٹھہر جائے گی تب یہ سُم پُرپُرے روپ یوگ  
تجھے پر اپ ہو گا (لیٹ ۲۵) (تماگ ارتحات امرت کند) چاروں اور  
سے پانی آجائے پر جس طرح سُم دیکھتے ہوئے بڑھتا ہے نہ گھستا ہے  
نہ چلا یہاں ہوتا ہے اور نہ اپنی میریارا چھوڑتا ہے اُسی پر کار جس پُرپُر  
میں سائے دھستے کوئی بھی دکار مٹتی نہ کر کے اُس کی شانستی بھٹک کی  
بنایا اُس کے پیتر تما جاتے ہیں اسی کو سُم شانستی پر اپت ہوتا ہے وشیوں  
کے کامنا و ایسے کوہیں رکتے ہیں (لیٹ ۲۶) گیانی کا ھٹھندا من امرت بھرے  
کند کے سماں نہ لاحکا را بھلاشی سے نہ اپنی کا سوچ کرتا ہے دشري  
اسٹھنا و کر گلت (۲۶)

پُرپُرے تیر چھنی پُرپُرے گز چھان ستا شی  
کامنے پر رش میوول  
کوچھاں  
خدا بہت موشک پت اُش  
پر پشک دوڑی سے در من بولی  
سماں کی لوک پر ایک تیر نوچ کے اوپ پر پسنا تما کامیاب ارتحات موشک  
کے ابھالا شاہ سے جایا کرتے ہیں اسی پیڑے چلت (رس ادھیا نم ویدا کے  
ٹھارگ کو) پر پوچکر اور جان کو (اُن تیر چھوں کے پیل خروندہ و دیپوں بیلی)

ریشت نہ پوچھنک نہ جا (اس آخر سادھنا کے تلیہ میں یہ تیر نوچ ایسے ہیں  
پھسکر) تم دُو سے پر نوچی پر چڑھے ہوئے سبزہ زار بہت بیلے (گہرے  
اور خوش مل) دیکھ لو گے۔

پرمان = گلکا تیر جو گھر کرے پوئے نہیں تیر  
بن ہری سترن ٹھکنے میں یوں کم کجھ داس کبیر (کبیر)

نا تھو یہ نو رانی منگئے  
مہر راون راج کرم کیا  
یہ گوم لیکھت تھے سو ماہ سترم  
کرم سترم کیا (۲۳)

یہی نا خسہ پریشور میں رانی بینا میں مانلوں گی۔ تجھے راون کا راج  
کیا کرے گا۔ جو کچھ بھی میرے کو کھا گی وہ مل ہیں سکتا۔ نیکا فلیکا۔ تو  
پھر مل گا۔

و اکھنا۔ سی میرے نا خسہ پر کرم پر مشور میں آپ سے راج رانی می  
پڑوی ہیں مانگوں گی۔ مجھے یہ راون کا جھسنا نا خسہ اور سماں راج کیا  
لادھ کرے گا۔ جو کچھ میرے مانچے پر کرم یہ کا اونٹہ لادھ کلھا گا ہے  
وہ تو بھی مل ہیں سکتا (۱) تو کی ایسے راون کے دشمال اور تا خیوان راج  
لکھد سے یہ ادا کن جنم و مرن کا کشف طلی سکے کا ارتحات ہیں ملی سکتا  
(۲) تو کیا ایسے راون کے راج سے ادھر ک۔ ادھونک ادھوںک یہ تیغوں  
ستار کے شاپنگی سے گا۔ ارتحات ہیں مل سکتا (۳) سی نا خسہ پر مشور تو  
اپ ہی میتا تو کون سا شوک اور میوہ قل سکتا ہے مجھے یہ سب کھر راج سکھ

ایجادہ ہیں چاہئے اپنے ہی پاس رہتے ہو۔  
(سمواں) اس و اکر کا پہان بھنے کے لئے ہم پچ کیت اور یہ راج کا سوار لکھتے ہیں۔ دن بارہ سال عمر کا بالک پچ کیت اپنے باپ اوداک بخش کے شاپ دیتے پر اسی دبہ سے یہ پڑی ہیں جانہ ہے۔ یہ راج گھر پر ہے ہم نے کی وجہ سے پچ کیت تین دن تک بھوکا یہ راج کے گھر پر رہتا ہے۔ یہ راج کے پہنچنے پر تیسرا دن یہ راج پچ کیت کو تیسوی بہن جان کر اسکا پاد دیکر پوچا کرتا ہے۔ اور تین دن بھوکا رہنے کے بعد لے میں وہ مانگنے کے لئے پچ کیت سے یہ راج لکھتے ہیں۔ پچ کیت یہ راج سے دو درپاک تیسرا دو آتم گیان کے اپیلیش کرنے کا مانگتا ہے۔

پہنچنے۔ یہ راج تیسرا درآتم گیان کے بعد لے لکھتے ہیں کہ ہی پچ کیت سینکڑوں درشون کی آیو دلے بیٹے اور پوتل کو اور بہت سے گھو اور پشتوں کو ہاتھی گھوڑے اور سونا ناگ لو۔ پر تھوی کے بڑے چکر ورقی راجہ بیٹے کو مانگ لو اور تم سویم بھی جتنے درشون تک چاہو جیتے رہو۔ ہی پچ کیت دن کھتی اور اشت کاں تک جیتے کی سادھنوں کو بیدہ تم اس آتم گیان کے سماں وہ مانتے ہو۔ تو مانگ لو اور تم اس پر تھوی توک میں بڑے بھاری سڑاٹ بن جاؤ تھیں سپورن بھوگن میں سے اٹ اٹم بھوگوں کو بھو کئے والا بنا دیتا ہوں جو جو بھوگ منش توک میں دلیں ہیں اُن سپورن بھوگوں کو اپنی اچھی کارکردگی کے اس سارہ ناگ لو۔ رُنگ اور ناٹا پر کارکے با جوڑ کے سہت ان سُوڑک کی اپسراوں کو اپنے ساتھ لے جاؤ درشون کو اپنی اسٹریاں بلنی چلت ہیں درب ہیں میرے دوارا دئے ہوئے ان اسٹریوں سے تم اپنی سیوا کراؤ۔ ہی پچ کیت مرغ کے بعد آتا کا کیا ہوتا ہے۔ اس آتم گیان کی بات

کوہت پوچھوڑ پچ کیت دا پس کھتے ہیں کہ یہ یہ راج جن کا آپ نے وہن کیا ہے۔ وے سب تاشوں بھوگ افتہ کرن سہت سپورن بھوگوں کا میڈریوں کا جو پیچ ہے اُس کو کھین کر ڈالتے ہیں۔ اُس کے سو اسارے آیو چاہے وہ کھتی بھی بڑی کبوں نہ ہو۔ آپ ہی ہے۔ اس لئے یہ آپ کے رُنگ پر ایتا وہ وہن اور یہ اپسراوں کے نام جگانے آپ کے باس ہی رہیں جسے ہمیں چاہے جسے اور یہ آتم گیان پر سرپر کا قدھاریتے ہے جو بھوکا ریشوی نے ہی بات اس تو دیسی آتم گیان پر سرپر کا قدھاریتے ہے کہ دیکھو یہ آتم گیان لکھتا ڈرال ہے۔ اس کے پیچے دیکھیں سمجھائی ہے کہ دیکھو یہ آتم گیان کیا ڈرال ہے۔ اس کے پیچے دھنیا تھے۔ اور تین دن بھوکا رہنے کے بعد لے میں وہ مانگنے کے لئے پچ کیت سے یہ راج لکھتے ہیں۔ پچ کیت یہ راج سے دو درپاک تیسرا دو آتم گیان کے اپیلیش کرنے کا مانگتا ہے۔

شودا۔ پیشو دا جن دا  
ملج ناٹھ نام جانہ لئے یہ س  
ہم اپنے کھستن پکھوہ رُز  
شودا۔ سو دا۔ شودا۔ سو (۲۲۷)

(سپورن جگت کا آدھ کارن سوای) شو۔ ہو۔ اکھوا (پیشو) جو شو  
چھوکا ان ہو۔ اکھوا (جن) جگت رختا پر لیٹ کرنا رہ جا ہو۔ اکھوا ہر دیہ سکر  
میں وہ کرنے والا سرداہ تک پیشوور جو کلچ ناٹھ ایسا نام دھارن کرئے  
ہیں۔ وہ ہو۔ جھوک عقل اسٹری کو یہ سنا رہ رہی اُنگ انھات جھوک و مرن  
کی وسیع کاٹ تو دیوئے۔ جاہنے وہ شو ہو۔ اکھوا۔ و مشتو ہو۔ اکھوا۔ رہ جا  
ہو۔ اکھوا آٹھنے ناٹ بینی کلچ ناٹھ ہی جو۔

## پوچھا اور جھیا

لچارہ بچارہ پر واد کو رُم  
تدریج چھوڑ ہے ہمیو مل  
فیرت دوبارہ جان رکیاہ و نم  
پر ان ہے روہن رہیو ما (۱)

جھنڈ کس بچاری نے (پرداد کو رُم) لوگوں میں بہت سارے آوازیں ماریں کہ یہ کل تک بھی تھہرئے والا (ندر) ناپاندار نام کی بہریاہ سے اسے خرید لو (ایسا ہی گھومتے گھومتے) پشچات اس دشے سے بھر کر دوسرے بار میں نے گیسا ہی اچھا کیا۔ یہ کہ پر ان اور روہن کو خرید لو۔

ویا کھیا۔ جھنڈ لچارہ ارتحات اشترخدا اور یفتہ کا ابھو کرنے والی بچاری نے لوگوں میں بہت سارے آوازیں ماریں کہ یہ سب سارے دیا ریت۔ ایتھے نا شوان۔ سوون کی دستوں نگر و نگر اور مرگ نر شناکے جل کے مانان رندر کل تک بھی نہ ہئے والا (پاندار) ہے اسے خرید لو۔ پشچات اس دشے سے پھر کر ارتحات ستار کے کامناؤں کو تیاگ کر دوسرے بار میں نے گیسا ہی سندر و چن کہا کہ پر ان اور (روہن) دوسرے پر ان دویں کے چن بھن بھیدوں کو خرید لو۔ ارتحات پر انوں کے رہسیہ کو جان کر ان کا نیوں کرو۔

پر ماں۔ شریہ میں رہنے والا پرش (جیو اپنا) گھری آسکتی میں ڈوبیا جو لاچار اشترخدا ہر نکے کارن ڈینا پور دک ہوہست یو شوک کرتا

ہر تاہے جب کبھی بھکتی سے پیاسنا دواڑا پرمیشور کو اور اس کی آنحضرتی مٹے ہما کو پر تھک دیکھ لیتا ہے تو مردہ تا شوک سے رہت ہو جاتا ہے (شویتا شتر اپنند یعنی) پر ان کو موکھیہ پر ان کہتے ہیں اور روہن کو پر ان۔ سماں۔ دیان اور اداں جانو (پر ان کے اپنے ہوتے کو سمجھ سماں اور دیان پکتا کو تھا ادا تک بارچ بھیدوں کو بچارہ پر کار جان کر میش امرت کا ابھو کرتا ہے (پر خن اپنند ۱۱) ان بانچ پر انوں کی لگتی کو پر شن اپنند ۳ میں دیکھیں اور پر انوں کے بن بن بھیدوں کو اگلے داکیہ ۶ کے پر ان کو پڑھیں۔

پر ان ہے روہن کنونی زوم  
پر ان بزت لیہ نام  
پر ان بزت کنہہ تن کھڑے  
تھے لو جم سو اہم نام (۲)

پر میلے پر ان اور روہن کو ایک ہی جان لیا۔ پر انوں کے نیروں دھکرنے پر میش کیوں نہ (پیم پید کے) مارگ کو پر اپت کر سکے گا۔ پر انوں کے نیروں دھکرنے پر کچھ بھی نہ کھانا۔ تب ہی۔ میں نے سوہم پر باتا کا مارگ پریت کیا ویا کھیا۔ میں نے پر ان اسکو (روہن) ارتحات آپان۔ سماں۔ دیان۔ اور اداں کو ایک ہی تتو جان لیا۔ ان پر انوں کے رہسیہ کو جان کر وہ پوک پر انوں کے نیروں دھکرنے پر میش کیوں نہ اپنے تقو مردپ (پیم پید) مارگ کو پر اپت کر سکے گا۔ پر انوں کے نیروں دھکرنے پر اس سے پر کچھ بھی نہ کھانا (ارتحات ہر سچے اس سے چلے ہی پر ان ابھی اس کی ودی سے آہا کرنا) تب ہی ارتحات اور یکھت پر انوں کے ودی کو جان کر ابھی اس کرنے پر میں نے سو اہم پد۔ پر باتا کا مارگ پر اپت کیا۔

پُون تہ پُران سو مئی و پیغمبر  
میلت رو دم شیر خوار تارن  
دہ میہ بیلہ مو اٹھم آدھ کیاہ مو تم  
تہ کنہہ پُون تہ کوئی پُران (۳)

میں تھے پُون اور پُران ایک سماں دیکھا۔ یہ مجھ میں سر سے یاؤں  
تک بل کر رہا جس کے قیہ دہ میہ ہی بھول گیا۔ تو شیش کیا رہا۔ تو کہیں  
پُران ہی رہا۔ تو کہیں پُران ہی۔  
ویا کھیا۔ میں نے پُون اور پُران کو ایک ہی سماں دیکھا۔ یہ پُران  
وایلو شیر سے شیر بیٹی سر سے لیکر پاؤں تک بل کر وچھے رہا۔ پُران ابھی اس  
کرتے کرتے پُران وایلو کے ختنے پر جس کر مجھے اپنا ہی دہ میہ بھول گیا۔  
تب شیش کیا رہ گیا۔ ارتحات پھرہ نہ کہیں پُون ہی رہا اور تو تو کہیں  
پُران (پر ماٹلے جس وقت مشش شیر بیٹا۔ اسی وقت وایلو دیوتا۔ پُران  
بن کر ناسکا کے چھدر ویٹ بھول گیا۔ ارتحات پُران اور وایلو ایک  
ہی ہے دیکھو۔ ایتر بیٹیشند آہم (۴)

پُران سیتی لے بیلہ کرم  
دھیاش تھم نہ رو زن شانے  
کاٹیں اندر سو روی و پیغمبر  
پانیں پو دم کڈس گرانے (۵)

جب کر میں نے پُران وایلو کو ابھی اس سے اپنے ساتھ لے لیا۔ اس  
ابھی اس نے میرے دھیاش اندر کرنے کے لئے کوئی سقان ہی نہ رکھا۔ کایا کے بیتر  
سب ہی پھر دیکھ دیا۔ اپنے جیو آتا کو چت و فی کر دی اور (جیتنے مرنے  
کا) شک ہٹا دیا۔

دیا کھیا۔ جب کر میں نے پُران وایلو کو بھانٹنے و دہ پور دک  
نیڑ دھد کر کے اپنے ساتھ لے لیا۔ اس پُران وایلو کے ابھی اس نے میرے  
بیٹی بھرے پر میئے دھیاش کو رہنے کے لئے کوئی سقان ہی نہ رکھا۔ ارتحات  
یہ دھیاش آتم سر و دہ میں میں کرتے ہو گیا اور میں نے اس اپنے دہ میہ میں  
سینکڑوں جھنوں کے کھوڑ شریروں میں اور دھد ہیمنے کا رہیس سب کچھ  
ویکھ پایا اور بھر اپنے جو اس تک ارتحات اپنے آپ کو ہی اور پریکھت سینکڑوں  
جنوں میں اور دھد ہونے کی چت و فی کر دی اور پر اکڑہ بندھن سے چھٹکارا  
کر کے آگئن ارتحات جھنے مرنے کا شک سب کچھ مٹا کر اس کا شودھن کیا  
ارتحات تھے پر میں ہو جانے پر گیا۔ میں سارے پاپ دھو دالے۔  
پُران۔ ایسا ہی وامدیو روشنی کہتے ہیں کہ میں نے گرد و دہ اس میں  
نہ ملتے ہوئے سکاں یہ دیڑہ رُوپی دیوتا دہ کے بہت جھنوں کو بھلی بھانٹنے  
چاہا۔ تھوڑا گیاں ہونے سے ہے مجھے ایک جھنوں کے اندر سینکڑوں نے  
کے صان کھوڑ شریروں میں اور دھد کر رکھا تھا اب میں شہمتی پاکی کے  
بھانٹنے ویگ سے اس سب کو تڑکر اٹ سے الگ ہو گیا ہوں۔ اس پر کار  
بھم جھما نسروں کے رہیہ کو جاننے والا وہ وامدیو پرشی اپنے اس شریر  
ناش ہونے پر سارے اور اٹھ گیا اور اور دھد گتی کے دواڑا پرم دلیم  
میں چھنچکر امرت بھیں مل گیا۔ (ایتر بیٹیشند آہم ۶/۵)

و اورچ گرایا پانس و پیغمبر  
و انس دی پیغمبر سو رہ رنگ و سُس  
دھیاش اندر دم دم میلس  
گو قن تر و دم مو شرست پر (۶)  
میں نے اپنے آپ میں وایلو اسی ہی حرکت دیکھ پائی۔ دکان میں

و یا کھیا۔ میں نے پُرک۔ کلک اور پیچ کی گتیوں طرح سے پران دایو  
کو پیش دھدھ کر کے جیت لیا۔

پران کو اوپر کے اور پرنسے کا پٹھ چھوڑا۔ اناہت کو بھسٹم ہی کر  
ڈالا۔ میرے میں کشیش کچھ بھی نہیں رہا۔ (ارتحات پنجھ بھوت آنکھ شری  
اور اشٹہ دا پر کرتی کا کچھ بھی کشیش نہ رہا) وہی یہ میری ازخ کی کہانی ہے  
پرانا۔ کوئی بھی پُرک نام پر اناہت آپاں دایو میں  
پران دایو کا ہون کرتے ہیں اور دمرے کوئی بھی پیچ نام پر اناہت  
ارتحات پران دایو میں آپاں دایو کا ہون کرتے ہیں اور کوئی بونی  
پران اور آپاں کی دونوں گتیوں کو روک کر کلک نام پر اناہت کیا کرتے  
ہیں اور دمرے کتنے ہی بیوگی جن کا آہماں بخت کیا ہوا ہے ایسے یہ مہت  
بھویں کرنے والے پراؤں کو یعنی دایو کے میں میں بھیدوں کو پراؤں  
میں ہی ہون کیا کرتے ہیں۔ بھاؤ یہ ہے کہ وے جن جن دایوں کو جیت  
لیتے ہیں اسی اسی دایو میں دمرے دایو کے بھیدوں کو ہون کر دیتے  
ہیں۔ یہ سب یکیوں کے جانتے والے اور یکیہ دوارا جن کے پا نہ شد  
کوئی ہیں قے یکیہ کھینتے کھٹا کھلاتے ہیں (لگتا ۲۹/۲۰ شکر  
بھاش دیکھیں) اناہت کو بھسٹم کرتا۔ ادھیاے ۵ و اکیہ ۲۔ تاد بند  
والا پران کو پڑھیں۔

گلگنیس بھتوںس شو یہہ دیو نظم  
روں لھب نہ روزس شائے  
سُو ریس کے پر بھاؤ دشمنے زو نم  
زُل گو تھلس سینت میلت کیا ۵ (۷)  
جو وقت کر میں نے ٹھاں اور بھوٹل میں شو کو ہی سخت دیکھا

سب ہی رنگ کے وستویں دیکھ پائیں۔ میں کھن کھن دھیان میں ہی رہن کرتی رہی  
گنوفی کرنے کے لئے کوارکھوں کر رکھا۔

و یا کھیا۔ میں نے اپنے شری میں پران دایو کی ہی حرکت دیکھ بانی  
انہت کرن تھا میدریوں کے ڈکان (رگا) میں تانا پر کارکی و استاروپی رنگوں  
کے وستویں (پیش ہوتے دیکھ پائیں) ارتحات میدریاں اپنے اپنے میدریوں کے  
ارتحات میں درت رہی ہیں)۔ یہ تو کہن کئی آنکھ دھیان میں ہی رہن کرتی رہی  
اور (پر اکرت سے اپنے پوتے ہوئے کہا میں تھا۔ شہید۔ اوش۔ شکر  
وکھ اور دان۔ آپاں) سب ہی گنوفی کے لئے چاروں اور سے سما جانے والا  
کوارکھوں ڈالا۔

پرانا۔ کوارکھوں ڈالا۔ جیسے سب اور سے پرہ پورا پر تسلیم  
وہ سدر میں تانا پر کارکی ندیوں کا پانی آ جاتے پر کچھ ماتر بھی اس کو  
چلامان نہ کرتے ہوئے اسی میں سما جانے ہیں اسی پر کار جس پوش میں ساٹے  
و شے کوئی بھی وکار اپنے نہ کر کے مسی کی شانستی بھنگ کئی بنا ہی۔ اس  
کے اندر سما جاتے ہیں اسی کو پرم شانستی ملتی ہے۔ دیخیوں کے کام و اے  
کوئی ہیں (لگتا ۲۷)۔

پُرک۔ کلک۔ پیچ کو رم  
پُرنس ترا فم پیٹھیہ کہنی و تھا ۷۴

انہلش بھس سوکے جھم کتھی  
کنہہ تو موئم سوکے جھم کتھی (۶)

میں نے پُرک۔ کلک۔ پیچ کیا۔ پران کو اوپر کے اور اسے  
چھوڑا۔ اناہت کو بھسٹم کر ڈالا۔ کشیش بھد بھی نہ رہا۔ وہی یہ میری  
بات ہے۔

د جئے پلے کا تھا بہمہر و دیلے کے تو دیکھن پورک اکھاس سادھا ایتا وہ سمجھائے ہوئے اپیش شبدوں کو درج تھے تھا شدھ بھاؤنا سے اپنے ہر دیے میں دھارن کیا اور (پریم روپی ایش رس کے) گنگا جل سے اپنے انہی کرنوں اور من کے سارے کامنا آدھ و سناوں کے میں کو اچھی طرح (نادم ارتحات) مانچ کر صاف اور شدھ کر ڈالا۔ ایسا کرنے پر میں نے اسی دہیہ میں جیون ملکت پدھی پر اپت کی رور آوگن روپ جینے مرنے والا یعنی راج کا بھے آدھے انت تک سب سڑھ گیا رور ایک پر برس پر بھی شو کی پالا ارتحات اپاسنا کرنی رہی (اس دیکھ میں ورنت گنگہ جل کو آپ ادھیائے داکہ ۳۔۴۔۵ میں پڑھو کر دھاریں۔

اوم کار شری بھکیول زونم  
شید پرش روپ رس۔ گندھت  
آتم سروپ سوپانے اوسم  
پیمہرت دو روم شیرس پیٹھم (۴)

شید۔ پرش۔ روپ۔ رس اور گنڈت کے سہت اپنے شری بھ کیوں اوم کار ہی جاتا۔ شری بھ کے بیت آتم سروپ بھی وہ آپ ہی تھا۔ پرم تو کو مستک پر دھارن کیا۔

ویاکھیا۔ شید۔ پرش۔ روپ۔ رس اور گنڈ ارتحات چکشو۔ شوت آدھ گن بیندیاں داک آد کرم بیندیاں تھامن انہی کرنوں کے سہت اپنے شری بھ کیوں اوم کار ہی جاتا اور اس میرے شری بھ کے بیت پر کاشت کرنے والا آتم سروپ بھی دیکھ دیے۔ جیون ملکت پر اپت کی۔ یہ کا بھئے سڑھ گیا اور ایک کی پالن کرنی رہی۔

ویاکھیا۔ میں نے گور جہاراج کے کئے ہوئے من اور بیندیوں پر دھارن کیا۔

اُس وقت رہ کر ہنس کے لئے کوئی سخنان ہی نہ رہ۔ پھر میں نے سوریہ کے پر بھاؤ سے سارا دشمنے جان لیا۔ زل تھل کے سانحہ مل کر لے ہو گیا۔

ویاکھیا۔ جس وقت کریں۔ تپسیا کرنے کرتے یوگی سخت ہونے پر آکاش اور پر بھوی ارتحات سارے تر بھوں میں پرہم شو کو ہی سخت دیکھا۔ اُس وقت شری بھ کے پر کاشک آتم روپی سوریہ کو رہنے کے لئے کوئی سخنان ہی نہیں رہا۔ ارتحات جھو آتم بھاڑاگل کر پر ماں سردوپ ہیں گیا۔ پھر میں نے اسی پر ماں روپ سوریہ پر کاش کے پر بھاؤ سے یہ سارا دشمنے جگت گیا۔ سے پھان ڈالا سمجھو کر یہ زلہ میں جیون اتنا تھل۔ ارتحات اپنے مول کارن رم تو میں ہی مل کر لئے ہو گیا۔

پر ماں۔ اس دیکھ میں (زوں) یہ شید جھو آتم کے لئے پر تھات ہوا۔ اس تا سوریہ کے بھاٹتہ سارے شری دل میں ایک اور الفتہ (دیکھو گیت ملے شنک بھاٹ) پر کر رہ گنوں سے شری میں باندھے جلنے کے کارنا آتما کو جھو۔ کھتر کے اور جھو آتما کہتے ہیں۔ دیکھ پر کر رہ گنوں سے ملکت ہے پر پر ماں روپی بنا کر تکے (ہما بھارت شانہ پر ب ۲۷۵)

گور کٹھہ سردوں منز بگ رٹم  
لگ۔ زل ناوم تن تھے من

سو دھیبہ زیون مکھی پکراوم  
یم بھئے شلم پو لم اکھ (۸)

گور دی بات ہر دسے کے بیج میں پکڑی۔ گنگا مل سے تن اور من کو مانچ ڈالا جسی دیے۔ جیون ملکت پر اپت کی۔ یہ کا بھئے سڑھ گیا اور ایک کی پالن کرنی رہی۔

ویاکھیا۔ میں نے گور جہاراج کے کئے ہوئے من اور بیندیوں پر

پر مان۔ سب یزدیوں کے داروں کو روک کر اور مون کو ہر دئے میں  
نیز و دھر کر کے ارتحات سنکلپ دکلپ سے ہوت ہو کر اور اپنے پرانے  
کو مستک میں سماں پر کر کے سادھہ یوگ میں سخت ہوا سادھک اور  
اک اکھر روپ برہم کے سروپ کا لکھیہ کرانے والے اور کارکا اچازن کرنا  
ہوا اور جھگ پریشور کا چنن کرتا ہوا جو پُرش شریر کو تیاگ دیتا ہے اُسی  
پرم گتی طبقہ میں (گیتا ۱۶/۱۳۳)

کو سُم باغش سِمیو تئے اُڑن

پُریت آئے من تر اُڑن پُریا د

مُرُوپ درشُن چھو تقوئی اُڑن

کفت چھوئی گرچن پکن تراو

میں کو سُم کے باغ میں گھستے لگی ہوں۔ یہاں تھا میں بھروسہ کرے  
تو بیتر گھستے کی پراپتی کر۔ اُدھر گھستنا ہی سروپ کا درش کرنا ہے کہاں  
تئے چالیسے۔ چلنا چھوڑ دے۔

دیا کھیا۔ میں سادھہ یوگ میں سخت ہو کر اپنے ہر دئے روپی کو سُم  
کے باغ میں گھستے لگی ہوں۔ پیدہ تئے من اور پرشارت پر بھروسہ  
تے تو تم بھی اپا۔ سنا کر کے سادھہ یوگ میں سخت ہو کر اس اپنے بیتر والے  
کو سُم باغ میں گھستے کی پراپتی کر اس کے بیتر گھستے پرہیزی تئے تو آتم مُرُوپ  
برہم کا ساکن اس کا پرایت ہو گا۔ ہی مورکھ اس امرت پھل کے باغ میں  
تیاگ کر کہاں تئے کو جانا ہے تم اس اپنے اور بارگ میں چلنا چھوڑ دے  
یہاں۔ اپنے ہی بیتر سخت اس برہم کو سدا و سروہ دا جاننا  
چاہیے۔ کیوں کہ اس سے بُرھ کر جانے یوگہ تر دُمر اکچھ بھی نہیں ہے۔

بھوکتا (بھیو آٹما) بھوگیم (جدوگ) اور ان کے پیرک پریشور۔ ان تینوں کو

جان کر منش سب کچھ جان لیتا ہے۔ اس پر کاریتیں بھی دے رہیں بنایا ہوا ہی  
بہتر ہے (پریشور کا چنن کرتا ہوا جو پُرش شریر کو تیاگ دیتا ہے اُسی

وَكَهْ سَدْرَ بُودْتْ مُوكَسْ بِيْهُمْ

سُوكَسْ بِيْهُمْ دُرْسْ شَاءْ

وَكَسْ اَنْدَرْ اَنْدَلْ مِيْهُمْ

بِدْرَه يَلْ زِيْهُمْ مِيْهُمْ تَكْهُمْ

(۱۱)

ایادیوں سے گھٹ ہرنے پر داکھ سدی میرے گاہ پر بھی۔ تب  
میں نے شاکھ کو ہر منے کا سخان دیکھا۔ دکھ کے اندر بندرا میں بھی میٹھا سس  
بڑا گیا۔ بُرھی جب وسترت ہو کر چھیلنے لگے پھر داکھ میں بھی میٹھا پان آگیا۔  
ویا کھیا۔ راگ تھا اپنے کرزوں کے سروہ ایادیوں سے مکت  
ہوئے پر پھر داکھ سدی میرے گاہ پر آگر بھی۔ تب پھر میرے ادھارک  
سکھ کو اپنے آپ میں یہ منے کا سخان دیکھ پایا۔ اور اس سس نارزوی اور اگن  
کے دکھ میں سو شیقتوں تند را کے او۔ تھا کا پرم شاکھ روپ بھا۔ ۱ ہونے  
لگا جب کہ شجھے اس تک بُرہم گیان میں وسترت ہو کر چھیلنے لئے تب  
پھر داکھ دانی میں بھی میٹھا پان آگیا۔

مُنْسَ شَسْتَیْ هَنْتَيْ كُنْدَمْ

چَنْسَ رَشْ چُو بَارِی وَكْ

پُر کُرْچ سَكْتَیْ چِيْشْ نُو وَلَمْ

سَرْهَهْ كِهْ كُوْرَمْ لَمْ وَ تَهْ

من کے ساتھ من کو باعہ دالا جت کی چاروں اور سے رگام  
پکڑی۔ پر کرنی کے ساتھ پُرش کو نہیں لیتا اور میں نے اس کو دیگیا میں

لایا اور مارگ کو پایا۔  
ویا کھیا۔ میر نے اس اپنے سنکلپ و کلپ آتمک من کو اسی اپنے من سے درڑھنگہ میر کے باندھ دیا اور چوتھے کو چاروں اور نکل جلنے میں اپنے آتمک چیزوں رُپی دکام میں دش کر کے مضبوط پکڑے رکھا پر مش کو (ارتحات اپنے آپ کو) پر کرتے گنوں کے سنگ میں نہیں لپٹا۔ کھونج اور چار کر کے پر ماتا کے سروپ کو ڈیگان سے جانے میں لایا۔ ایسا کرنے پر پم پد کے مارگ کو پایا۔

پکر مان۔ من کے درڑھنگہ میر کرنے میں من ہی شرکت ہوتا ہے۔ ترشنا رُپی گراہے سے کپڑے ہوئے سارے سارے میں پٹے ہوئے بھنوروں سے پھریں کھلتے ہوؤں کے لئے اپنے من رُپی تاؤ کی ڈرہے (ہمہ اپنے شد) کاریہ ارتحات ہمیسہ کے اور کرن ارتحات یندھیوں کے لئے کرتا ہے پر کرتے کارن کی جاتی ہے اور شکدہ اور دھنوں کو بھونگنے کے لئے پرش کارن ہما جاتا ہے۔ پرش پر کرتے میں سخت، بُرک پر کرتے کے گنوں کا اپنے بھوگ کرتا ہے اور پر کرتے کے گنوں کا یہ سنیوگ ہی پرش کو بھلی بُری یونیوں میں پیسٹ کر جنم لئے کے کارن ہو جاتا ہے (گیتا ۲۱/۲۰)

کامس سنتی پرے نو پرم  
کرودھس دقم پون فیش  
کو بھسٹھس پھون ترٹم

ترشنا ترجم لکیس خوش (۱۱)

تیس نے اس کام کے ساتھ پرورتی نہیں لکاتی۔ کرودھ کو یوں سے ہی ہشادیا۔ لوگہ اور موہ کے چون ہی کاٹے۔ ترشنا ہٹ کھی اور میں آنندت ہو گئی۔

ویا کھیا۔ میر نے کبھی بھی دشیوں کے آسکتی میں پڑ کر اس کام رُپی شتر کے ساتھ اپنی پرورتی نہیں کی اور کرودھ کو یوں سے ارتحات انہتے کرنوں کے وش کرنے اور سو دچار ارتحات آخر دچار رُپی۔ یوں کے بیل سے اندر ہی ہشادیا۔ تھنا تو بھد اور موہ کے امتن ہونے پر ان کے آنگے بڑھنے کے چون کاٹ ہی دلے ارتحات مُوکھ اور موہ کو اپنے ہونے ہی نہ دیا۔ ایسا کرنے پر آپ ہی آپ ساری ترشنا ہٹ گئی۔ اور میں پرم آنند میں مگن رہی۔

پکر مان۔ یہ کام جو سب لوگوں کا شتر وہ ہے جس کے نہت سے جوڑوں کو سب از ھوں کی پرایتی ہوتی ہے ہی یہ کام کسی کارن سے بادت ہونے پر کرودھ کے روپ میں بدل جاتا ہے اس لئے کرودھ بھی ہوتے۔ تھنا یہ کام بہت کھلنے والا پیو ہے۔ اس لئے ہبھا پا چلتے۔ کیوں کہ کام سے پیسٹ ہو متش پاپ کرتا ہے اس لئے یہ ویری اور شتر و بھی ہے اور ترشنا جاتا ہے کہ ترشنا ہی ہم سے یہ اموک کا بیر کردا ہے (گیتا ۱۷/۱۷ شنکہ بھاش) اس کے بعد ادھیانے ۹ واکر ۱۱۔ اور گیتا ۲۱/۲۰ اور گیتا ۲۱/۲۱ میں پڑھ کر کام۔ کرودھ تو بھد کی اپنی اور وش کرنے کو دیتا ہیں۔

منس گرائے زرچ پریتھ کوئی ان کھوم

توہ کوئی بیل گوم سرمس کرائے

آگر جاتھت امرت زل چھوم

شوتے من بگوم یر مرس پرائے (۱۱)

سوکرت آن کھانے سے میرے من کو سارے بھاونا کے سنکلپ کا شک ہٹ گیا۔ اسی کاں پر اپت ہو کر میں نے (ادھیانم روپ) کریا کی پھر میں آدھار پر چینچک میں نے امرت جل پیا۔ من ورث ہو کر شوری سے

بچ بھی لیا اور اُسی ایک کو مان بھی لیا۔  
پرمان-شم-دم-پ-پورتتا۔ شانقا انپت کرنوں کی سرگات۔ تھا  
اوہما تم گیان اور گیان۔ شاستر کے وچوں میں دشواری۔ یہ بہمن کے  
سبھا وک کرم ہیں (گیتا ۱۶)

کا بس اندر رودم اثرت  
نیا اس تھوغم ژوباری شائے  
پائے کنہہ، لوم نولئے چھس کرت  
زایس نہ سیس فلکم ناد (۱۶)

و (پر بہم) میرے کایا کے بیڑ سخت ہو کر اٹھرا۔ نیائے کے  
لئے چاروں اور سے میرے کو کھلا سخنان رکھ چھوڑا۔ جب کوئی اپنے  
ارغات پُرخ نیائی تو پھر میں پر بہم میں لگن رہی نہ تو میں پیدا ہی ہوئی  
اور نہ تو سنار میں آئی۔ نام تو اگ گیا۔

ویاکھیا۔ وہ پر بہم میرے کایا کے بیڑ اُتم روپ سے یو لیش  
کر کے سخت رہا اور پھر اپنا نیائے کرنے کے لئے تک میں اس کایا کے بیڑ  
کوں ہوں۔ میرا سر روپ کیا ہے اس نیائے کرنے کے لئے چاروں اور  
سے کھوچ اور پھر کرنے کا کھلا سخنان رکھ چھوڑا۔ جب نیائے سے  
ارغات بُرچی گیان اور مگن اور دھرے یہ نہ ہوں۔ میں اور شاستروں کو  
پر بہم اور سخن کرنا چاہتا۔ پر بہم اور سخن تو کامیان۔ وگیان ورن کرنے سے  
کروہ پر مانگا ایسا ہے ویسا ہے۔ اس طرح اس کے پر اپنی کرنے کا  
کوئی اپنے نہیا۔ ارغات کوئی پُرخ ہی نہیا۔ تھ اس پر مانگ دیو  
کی پر اپنی کرنے کے لئے وشند انپت کرنوں سے فرنٹ اُسی کا چھلکن  
کر کے دھیان اور بھکتی دوڑا اُتے پر بہم میں لگن رہی۔ جب دھیان کرنے

ہو گیا اور میں بھی پر بہم میں لگن رہی۔

ویاکھیا۔ سوکرت ارغات سماں کا آن (کیسا) جو اینا ٹے وغیرہ  
کا نہ ہو۔ پور جعلساڈ کا نہ ہو۔ لوث مار کا نہ ہو۔ ایتادہ (پھر وہ آن کیسا  
ہو) جو محنت سے کیا ہوا ہو یا سادھک نے بکھیا کر کے لایا ہو۔ وہ بھی  
کیسا ہو جو اس دان دینے والے دالتے محنت سے شدھ کیا ہو۔  
اوہما کھنچی ہے کہ ایسا ہی آن کھانے سے میرے من کو سنار بخافدا  
کے دشیوں والا سنکلپ کا شک ہٹے گیا۔ اُسی سے پھر میرے شریم  
میں آتم بل پر ایت ہو کر تب ہی میں نے پر مانگا کی سادھنا کی۔ سادھنا  
کرتے کرتے آتم ساکشات کار کے مول آدم بیٹھ چکر میں نے آتم  
سر ڈپ آند کا امرت میں جل پیا اور من سرونا و شدھن کر پڑیہ شو  
کے ساتھ ہی ٹے ہو گیا اور میں بھی اس بہم کی پر بہم میں لگن رہی۔

زخم پر اوت کرم سووم

دھرم پولم سوئے پھم سوت

نیترن اندر پر بہم دا رم

ڑو رم پر مونچی ہموی اکھا (۱۵)

جنم کے پر اپنی ہوئے پر بہم سادھا۔ ذھرم کو بیلا۔ میرے  
میں وہی سنتا ہے۔ نیتروں میں پر بہم دھارن یکا۔ اُسی یاک کو چن  
بھی لیا اور پھر اُسی کو مان بھی لیا۔

ویاکھیا۔ جنم کے پر اپنی ہوئے پر بہم نے بہمن سو بھا و جنہ کرم کو  
سادھا اور دھرم کی پالنا کر قرہبی میرے میں وہی دھرم اور کرم سے  
پر ایت ہوئی۔ آنکھ سنتا ہے اور اپنے نیتروں میں سارے پر انگوں کو  
ایک سے جان کر پر بہم دھارن کیا اور اُسی ایک ایکتا والے کو کھوچ دھار کر کے

کرتے گیاں کے زمانہ سے اُس پیشہ کو دیکھ پایا۔ سمجھو کر نہ تو میں پیدا ہی ہوئی ہوں اور نہ میں سنار میں آئی ہوں۔ مگر میں ایسا نام تو ناگ ہی گیا۔ (یہ جیون مگر اُستھا کہلاتی ہے۔ دیکھو ادھیانے۔۲۔ داکیہ ۲۹)

پرمان۔ دہ پرمانا نہ تو نیزروں سے۔ وہ دانی سے اور دوسرے پندریوں سے ہی گھر من کرے میں آتھے۔ اس پرمانا کو تو دشمن انتہہ کرنوں سے نہ ترا سی کا دھیان کرتا ہوا گیاں کی زمانہ سے سادھک دیکھ پاتا ہے (منڈوک اپنٹد ۳۔۱)۔ یہ پریم پرمانا نہ تو بہت پرکار شاستروں کے پڑھنے سے نہ تو بہت شنئے سے ہی پریم پرمانا ہو سکتا ہے یہ پرمانا جس کسی بھلکت کو سوکار کر لیتا ہے اُس کے دوارا ہی پریم کیا جا سکتا ہے۔ یہ پرمانا اُس کیلئے پنے یقیناً تھہ مردپ کو پرکٹ کر لیتا ہے (منڈوک اپنٹد ۳۔۲)

کریا۔ گرم۔ ذہرم کو رم  
تیرھن۔ تاوم پتھن کاے  
پاپن سونہرتا بھسک کو رم  
ختہ کوں اوس تیہت کم اے

(۱۸) میڈنے کریا۔ گرم اور دھرم کی پالنا کی۔ تیرھن میں اپنی کایا کا شوہر ہون یکا۔ مارے پاپوں بکو اکھا کرے بھاگم کیا۔ دہل کون تھا۔ اور یہاں کون آئے۔

ویاکھیا۔ میا پریم کو پہاڑپا کرنے کے لئے جپ۔ دھیان۔ پران۔ رہیاں زوئی کریا اور خاتم سادھنا کریا۔ لہی اور سو جا دے سے اپن ہوئے گھوں کے دوارا اسپ بہمن سو جا دوک گرم کریا رہی اور دھرم کی پالنا کرتی رہی۔ اور تھہ رہی لور تیر تھوں پر جا کر اپنی کایا کا شوہر ہون کیا۔ اس طرح سے اسپ پاپوں

کو بیوکر کر ارتحان اکھا کر کے بھیم ہی کر دلا۔ سینکڑوں جنور کے پاپوں اور دستاؤں کی نیورتی ہوئے پیچھے پرم بندھی پریت ہوئی۔ آئتا کا یعنی اپنے آئم سردوپ کا پورا تضییہ ہونے پر گیت ہوا کہ دہل پر لوک میں کون تھا اور یہاں سنار میں کون آئے۔

پرمان۔ راج جنک اپنے گرد دیو سے کہتے ہیں ہے گور دیو تھوڑے گان حاصل ہوئے پر میں پورن شانقی کو پریت ہوا ہوں اب بھجے کری شکاں ہی نہیں رہا۔ اپنے مردوپ کی جہا میں استھت ہونے سے جھڈ کو اب دھرم کہاں۔ دھرم کہاں۔ شجھہ اور اشجھہ کہاں۔ بھوت کہاں بھوشت کہاں۔ ورنان کہاں۔ سوچن کہاں۔ سوچنی کہاں۔ جاگر کہاں۔ ریا کہاں اور بھٹے کہاں۔ دو رکھاں۔ نزدیک کہاں۔ باہر کہاں۔ بھیتر کہاں۔ تھکھوں کہاں۔ سوکشم کہاں۔ مر تیو کہاں۔ جیون کہاں۔ جھڈت کہاں۔ سنار کہاں کرم کہاں اور سادھی کہاں (شری اشٹا درگریتا آئم و شرانت اور جیون صکت اُستھا۔

شان تے دھیان کیاہ سن کرے  
چھس رٹ تر کری وگ  
منس تہ چونس ملوں کری  
سہزس مہنر کر تیر تھ سنان

(۱۸) تھیں سنان اور دھیان کیا کرے گا۔ اپنے چت کی لگام کیجھ کر پکڑے رکھ (یہی تھا۔) من اور پرمان کا ملاٹ کریگا پھر تم اپنے آئم سو جا دا امرت کنڈ میں تیر تھ سنان کر۔ ویا کھیا۔ ادھیان تک اپا سننا سے رہت اور یا کے بیتر استھت ہو کر لگام کر مول میں بہت بہت پرکار سے درت کر تم کو یہ تیر تھ سنان اور

سیندھنکتی چت کے درسے روپ میں بیحت ہے جو من کی یہ چھلتا سے  
وہ پر اکڑتے دستا مر روپ اودبلاہے۔ اس چھلتا کو وجہ سے ناش کرد  
جو من چھلتا سے بہت ہے دہ امرت کھلاتا ہے وہی تھنکتی کھلاتی ہے  
(ہوا پیش شد) جب یہ من باہر دشیوں کا چھلن کرنے لگتا ہے تب وہی  
چت کھلاتا ہے (ہبا بھارت شانہ پرب ۲۲۲) آتا کی نریفت۔ گیتا  
تک پڑھ کر وجہیں۔  
۲۵/۱۸

کائیں بل چھوئی مائیں زاگن

پیر اس بل چھوئی شبد سروپ  
شہ اس بل چھوئی نشو ود زاگن

گرائیں بل چھوئی آد اشت تان (۲۰)

کیا کا بل ہے سب کے ساقہ پیم در شنکے تاک میں رہنا۔ پڑھ کا  
بل ہے شبد سروپ۔ آیو کا بل ہے۔ تو کی ودی کو جانا۔ گیان کا بل ہے  
میں اشت نکا، رہتا ہے۔

و یا کھیا (۱) سب کے ساقہ پیم سے بلتا۔ پیم سے درتا۔ بات چیت  
پیم سے کرنی۔ جس سے اہم بھاؤڑت جاوے اور دوسروں کو بھی شانقی ہو دے  
اور اپنے آپ کو بھی شانقی آ جاوے اس طرح سے من پر سن اور کشیر میں  
بل اپنی ہوتا ہے (۲) جو سب میں ساروں سوچے جو نجیاں ہیں ہے۔ جو غیر  
ترنتر بن رہتا ہے وہی بھگوان کا نکھیہ روپ ہے اُسی کو سروپ کہتے ہیں  
و استو میں وہ سروپ نہایت ہے پر اس کا گیان کرنے کے لئے اس میں  
نام نر دیش کیا جاتا ہے۔ وہ نام نر دیش کیا ہے۔ بھگوان کو براہی کہتے  
کہ لئے اوم کا رجپ۔ شو ناریں۔ وہ سیدو۔ کرشم۔ رام ایتاہ کے تمام  
کا جپ بھگوان کی وید خردیوں سے استو قی کرتا۔ بھگوت یعنی بھم جید

دھیان کون سا پرمار تھہ کا لا بھ کریں گے۔ تمہے دشیہ و اسناؤں میں  
گن کرنے والے اس پسے چت روپی گھوٹے کی لگام درڑھتا سے پھبٹو  
پکڑے رکھی تھا سے من اور (پون) پران کا ملاوٹ کرے گا۔ تم پھ  
آندر سے پسے آتم سروپ امرت گنڈ میں گیان امرت جل کا تیر تھہ سنان کر  
(جب من باہر بیندیوں کے دشیوں کا چھلن کرنے لگتا ہے تب وہی چت  
بن جاتا ہے اور جب بیندیوں کے دیا پار آر بھد ہونے لگتے ہیں۔ سانکھ  
شاستروں سے اُسی کو پران لکھتا ہیں۔ سانکھ کارکا ۲۹۔ اسی کو سوامی  
پرمانند جی نے یوں لکھا ہے (بڑا بیکہ دمڑٹ من تے پران) اس کے بعد  
ازھیلے ۵۔ واکرے ۱۸۰۱ میں چھت کے سروپ کو پڑھ کر وچار کریں۔

پران۔ نہلے دھوئے کیا ہوا جو من میں بیل سمائے  
میں سد جل میں ہے دھوئے باں نہ جائے  
تیر تھہ برت کر جگ مٹا ٹھنڈے پانی تھائے  
ست نام جلنے پا کاں جلت جگ کھائے (کبیر)

مذکوس گن چھوئی چھل اس

چھت گن چھوئی گڑھن دوڑ

ریخوس گن چھوئی بو پھر ترپش اس

را مذکوس گن چھوئی نہ اس لیف (۱۹)

من کاگن سنکلپ دلکلپ روپ چھلتا کا ہونا ہے اور چت کا گو  
ہے (لاکھوں یوں) دور چلا جانا۔ جو کاگن ہے بھوک اور پیاس سے  
پیڑت ہونا۔ آتا کاگن ہے کسی نہ سے کا یعنی نہ ہونا۔

پران۔ چھلتا سے رہت من کہیں بھی نہیں دکھائی دیتا۔ جیسے اگنی  
کا دھرم گرمی کا پر جنٹھے ہے اُسی پر کار من کا دھرم چھلتا ہے۔ ہنچھل

لئے سندھی دلائی رہیں

१, पात्र का अद्दा. २, पात्र विषयात्व विरक्त  
(जो का अद्दा अवधि वा अव्याप्त करोग) — विद्या  
इत्य। ए। स। ग। २०८।

جیب جیو گو دس کا سر سپے دیکھتا ہے  
جس سر سپے ادھستہ مل گو درں فکھے مل گو مل۔

لے گئے تھے : لیکن ہر روز بھائیان و ان جو سنتیں اور میت سائنس جو بڑم دو حصے  
وں کے انہوں دیوبندیتیں کرتے کا نام پڑھا رکھتے ہے ۔ (وہی ترکارکھ نے بھر جو چیزیں  
چھپتے ہیں وہ لامبیت چھپتے ہیں) ایسا یہ فہلو ہے کہ آئندہ شریعت کے مددے ترکارکھ

لار کی نمائندگی مکو گذورے۔ اسی میان رام طاقت ہو رہی

بُریس کا سیار سبز رہا۔ لَا کرنا چاہتے ہیں دل اپنے

ورنائی ایشام کے انخمار آجیاں ۔ ۲۔ سنتوں کا سنا ۳۴ میں اور  
انہی کیاں دھرتوں درود حمار ۔ دریکوئن کا سنا ۔ ۴۱م دھی و مارہ ۶

جیسے - جیو ما نور و کس موں پرنا رکھی دیوں  
کے

گایا۔ سہی سر نام ایجاد کیا گئے۔ اس سب شبدوں کو شبد صورت پر کہتے ہیں اس سے پڑا اور میں میں اپنے ہو کر صورت پر انتہا۔ ہم لوگوں کی پڑا پتی ہو تو ہے۔ ہمیشہ شبد صورت پر بڑا ہے۔ اس سے بن جتنے تک شبد یہی خواہ کر اپنے کرن یہی صورت ایجاد ہے۔ میدوں کے انہک شاکھوں سے انتہا پر کارکس کو تھیں جو کہ جیسا کہ (شہر ماں آہے پلیں کھیتے یاد۔ اندر کھلی انکی باہر کی بیاد) ایک بندھکارہ لہتہ ایک خندکارہ اس۔ ایک بندھندھن کئے۔ ایک بندھن کھان کیمیرا (۲۳) ایک کامل ہے تو وہی کو جانتا انتہا جو آئم تھیں کے ٹھیکے میں تھوڑے سے پانیوں میں کھیتے اے انتہا سب پانیوں کے آئما کو اپنا ہی آئما بھجو لینا (۲۴) آگیاں کے پڑا پتی ہو جائے پر وہ گیاں آدمیے انتہا کارکم ان

## کنہیرس پھٹی کیا ہ چھوٹی نڑیں

مُوئِّلِي كَلْمَهُ نَهْ تَهْ نَزْكَنْ تَرَادْ

پوت فیرت چھوٹی ستوی آٹھنے  
بھوپال، چھلتا، چھٹھے ۹۳

بہوئی دترن چیس کھو۔ (۲۱)

بیوچہ کی نہیں ہے اُس پرتم نے کیا چاہلے (اس پرماج کی نہیں کچھ چیزیں اُسیں پہنچا

غیرے لہنا چاہ کھو رہے درس روک کر نے مدد میں گھستا سے ہی بات بادر کرہے۔

ویا لکھیا (کہنسٹھی) ارتحات افت (اور ہاتھ) یہ وجہ تھی ہر سر کی ہیں ارتحات یہ ساری یا ریخت سوین کی اس تو اور گنڈر و مگر کے سماں ادا کئے دلکھتے نہیں والا اور حساس ادھار سنتا ہے۔

سوسنیں کی اور ستو اور نکنڈر کے ہمالا اور بیشکت دیہیتہ لشکر ہوتے والا اور جیسا دیہا سنا جاتا ہے تو گیان ہوتے ہیں پہاڑیں۔ ایسا دیگیاں وچار میں لاکر کمی کر کے تم اس

سنا رت پوچی کاماؤں کے اور تائیچ ہم توپیں اس سمارک مودیں پڑ کر کچھ بھی لشکش  
لہتے تھے۔ مہاتما گاندھی، سانچے کا اعلیٰ بھج کر سرکار سے بھختا

ارتحات ادھیا تم گیاں پر یار تھکھا لاخنچ کر رہے کا ہی خیس تم یہ اینا اور یا کے یہ تر ہت  
ہت پر کار سے ورکھ کا ناچن جھوٹ دے دیں لٹھنے پر ارتفات دسم تاک کرنے

بہت رپر کار سے ورکر کا باعث چھوڑ دے دیں تو نہیں پڑتے پر ان تقاضات میں میری تیک کرنے پر تم نے اسی مایا ریخت ساروچی آوگن جنم و مرن میں بار بار لکھتا ہے۔ یہی

میرا و چن (گیان پدیشن) یاد رکھو۔

卷之三